www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

Bestattungen in der Einflugschneise

Wenn die freie Religionsaustbung durch Larm zerstort wird

Von: Eberhard Hauschildt, erschienen im Deutschen Pfarrerblatt, Ausgabe: 3 /2016

Fluglarm bei Bestattungen auf dem Friedhof ist mehr als ein kurzer Moment der Stérung in einem abseitigen Sonderfall. Was
hier geschieht, tangiert Burgerrechte und kirchliche Rechte. Und es zerstort - so Eberhard Hauschildt - die seelsorgerliche

Qualitat eines &shy;unverzichtbaren religiésen Rituals.

Wenn jemand tot ist, kann man daran nichts mehr andern. Was man tun kann und tun wird, ist, den Toten, die Tote
ordentlich zu bestatten. Man kann die Person so bestatten, wie Menschen von der Kirche bestattet werden - mit den
altbekannten Worten und den vertrauten Ritualen. Das ist wichtig fur Menschen. Und es gilt als geschitzt durch das
Birgerrecht auf freie Religionsausiibung. So heif3t es im deutschen Grundgesetz Art 4: "(1) Die Freiheit des Glaubens, des
Gewissens und die Freiheit des religidsen und weltanschaulichen Bekenntnisses sind unverletzlich. (2) Die ungestorte

Religionsausubung wird gewahrleistet."

Eine Bestattung auf dem Friedhof der Gemeinde Fldrsheim in der Nahe des Frankfurter Flughafens im Jahr 2011: Die
Angehorigen haben sich um das offene Grab versammelt. Eine evangelische kirchliche Beerdigung. Menschen, die mit dem
Verstorbenen im Leben zu tun hatten, sind zusammengekommen. Es tut den engsten Angehdrigen gut, dass alle da sind.
Die vertrauten Worte der Bibel und Handlungen der Kirche und das Mittragen der Vielen geben der Trauer einen tréstenden
Charakter. Mit dabei auch Enkelkinder im Grundschulalter. "Der Opa ist jetzt im Himmel, da oben bei Gott" hatte die Mutter
ihnen das Geschehen versucht zu erklaren - so gut, wie man es halt erklaren kann. Jetzt nahert sich der im Erleben der
Trauernden wichtigste Punkt der Bestattungsfeier, der nach dem Eintritt des Todes oder der Todesnachricht zweite Abschied

- nun auch vom Leib des Angehdrigen: Der Sarg wird in "Gottes Acker" gelegt.

Doch leider ist - wie ofters - auch heute Ostwind. Das bedeutet neuerdings: Die Flugzeuge kommen! Manchmal alle 2
Minuten. Fur eine lange Minute lassen sich Worte nicht mehr verstehen. Bei kleineren Flugzeugen bekommt man noch
Fetzen des Gesagten mit. Der Pfarrer konzentriert sich darauf, méglichst in den L&rmpausen zu sprechen und zu handeln.
Einige Angehdrige schitteln nur den Kopf. Manche Menschen schauen auch immer wieder nach oben: Wann kommt der
nachste Flieger? Alle anwesenden Kinder tun das sowieso. Vom Himmel ist kaum noch was zu sehen, wenn das Flugzeug in
230 Meter Néhe uber die Trauergemeinde hinwegdonnert. Ein Kind fangt an zu weinen. Manche Erwachsene halten sich die

Ohren zu. Die Bestattung dieses Menschen ist unwiederbringlich kaputt gemacht.

Vier Jahre spaéter ist es in FI6rsheim und in einer Reihe von anderen Friedhdfen der Region noch genauso. Nur den Kopf
schutteln keine mehr. Alle wissen inzwischen: Wenn eine Beerdigung anberaumt ist und Ostwind weht, dann wird&rsquo;s
wieder heftig. Die vor Ort gemessene Lautstérke liegt bei jeweils mehr als 70 und oft (iber 80 Dezibel. Letzteres sind bereits

Werte, die bei Andauer Uber 4 bis 8 Stunden dauernde Horschadigungen auslésen kdnnen.
Friedhofe spielen bislang in der Debatte um Larm und Fluglarm kaum eine Rolle.(1) Es handelt sich ja um Orte, an denen

sich Menschen nur fir kurze Zeit aufhalten.(2) Die Regelungen im bundesdeutschen "Gesetz zum Schutz gegen Fluglarm" -

es stammt in seiner urspriinglichen Fassung von 1971 - beziehen sich flur die Tagzeit (06:00 Uhr bis 22:00 Uhr) bis heute

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 1/11



www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

auf den "aquivalenten Dauerschallpegel”(3).

In der Debatte um Fluglarm geht es um die Dezibelwerte. Objektivierbar lasst sich gut durch epidemiologische
Untersuchungen erforschen, wie Menschen durch einen in Dezibel-Werten ausdriickbaren Dauerlarm gesundheitlich
geschadigt werden.(4) Der Arzneimittel-Verbrauch, das Krankheitsrisiko und die Sterblichkeit gegeniiber dem Durchschnitt
der Bevdlkerung sind deutlich erhdht. RegelmaRig spielt es bei der Errichtung von Flughafen bzw. Start- und Landebahnen
auch eine Rolle, ob das Vorkommen einer geschiitzten seltenen Tierart beeintréchtigt wird. Religion wird beim Thema
Fluglarm bislang nicht bericksichtigt. Sie findet ja auch nur vorlibergehend statt; man zieht sich dazu doch in geschiitzte

Raume zurick. Man kann seine Religion doch auch woanders ausiiben.

Der Frage von Religion und Fluglarm will der vorliegende Artikel am Beispiel der Bestattung(5) nachgehen. Dabei betrifft das
Thema nicht nur Menschen in der Nahe des Frankfurter Flughafens oder anderer gro3er Flughéfen. Ergebnisse eines
aktuellen Gutachtens(6) gingen im Méarz 2015 durch die Medien. Danach lassen sich Tausende zusétzliche Tote durch
Bahnlarm im Rheintal berechnen. Auch fiir Bestattungen in Eisenbahnnéhe drfte die Frage nach der Stérung freier
Religionsausubung durch Verkehrslarm eine Rolle spielen; insgesamt wird dartiber nachzudenken sein, welche MaRnahmen

zum Schutz der Menschen entlang der Bahntrasse zu ergreifen sind und wer sie finanzieren muss.

Doch von welcher Art genau sind die Grinde, Larm bei Bestattung als Stdrung der freien Religionsausibung zu bewerten?
Dem soll hier nachgegangen werden. Fir die juristischen Fragen ebenso wie fur die medizinischen bin ich kein Experte. Ich
beschranke mich darauf auszuarbeiten, was wissenschaftlich aus theologischer Perspektive gesagt werden kann. Dabei

konzentriere ich mich auf die christliche Bestattung evangelischer Konfession.

1. Bestattung - ein besonderer, aber kein nebensachlicher Fall

In aller Regel ist es relativ leicht, sich zur Religionsausiibung an einen ungestorten Ort zurlickzuziehen. Die traditionellen
Kirchgebaude mit ihren dicken Mauern und den verglasten Fenstern zeigen den religidsen Bedarf nach Ungestortheit an.
Gerade der Protestantismus betont zudem: Die Religionsausiibung muss nicht an einem bestimmten heiligen Ort stattfinden.
In aller Regel tut sich darum bei erwartbarem L&arm kein grundsétzliches Problem auf, dem auszuweichen. Es ist mdglich und
zumutbar, flexibel zu reagieren, kurzere einzelne Larmstdrungen in Kauf zu nehmen oder ihnen ansonsten aus dem Weg zu

gehen. Doch im Fall der Bestattung ist das anders, im Wesentlichen aus drei Grunden:
Woanders geht nicht

Zum evangelischen Bestattungsritual gehort die Grablegung. Da miissen die am Gottesdienst Teilnehmenden sich nach
drauBen begeben zur Grabstelle, um den Sarg mit dem Leichnam (oder die Urne) in die Ruhestatte unter Gebet und Segen
abzusenken zu kdnnen. Géngig ist der Beginn der Feier in einem geschitzten Raum (Kirche, Friedhofskapelle,
Aussegnungshalle). Offensichtlich wird hier auch bei der Bestattungsfeier die Stérung und Ablenkung durch Umsténde, wie
sie aullerhalb von Gebauden auftreten kénnen (Wetter, Zuschauer im Vorbeigehen, Larm) fiir so wichtig erachtet, dass man,
wie auch sonst fir Gottesdienste, geschlossene Gebaude bevorzugt. Ist eine Kremation des Leichnams erst noch
vorgesehen, endet die Trauerfeier mit der Leiche im Sarg auch in der Raumlichkeit. Anders ist das bei der Erdbestattung (und
in dem Fall, dass nur eine Trauerfeier stattfindet, auch bei der Urnenbestattung). Hier muss man zur Grablegung nach

drauf3en auf den Friedhof. Das Wetter kann man da nicht &ndern, wobei nur Wetterextreme storen. Fluglarm aber ist

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 2/11



www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

menschengemacht. Wenn die Einflugschneise so gelegt ist und der Flughafen so belebt wie der Frankfurter, wird die Stdrung

groR3.
Nicht nur eine Frage der Verstehbarkeit von Worten

Wie in den sonstigen Gottesdiensten und in der Trauerfeier im Gebaude wird auch am Grab gesprochen. Bei einer
akustischen Storung sind die Worte nicht mehr verstandlich. Dabei ist freilich dies, wenn z.B. die Predigt darum unterbrochen
werden muss, verschmerzbar. Ob der Gedanke zwei Minuten friiher oder spater ausgesprochen werden kann, macht keinen
gravierenden Unterschied aus. Gegebenenfalls muss noch einmal vom Redner etwas verandert werden und ausdricklicher
bei dem vorher Gesagten angekniipft werden. Im Fall der Grablegung aber sind die Worte Teil eines Rituals. Da liegt das
Gewicht nicht auf der verbalen Information, sondern auf dem - mdglichst ungestorten - Gesamtablauf. Dem wird noch

weiter ritualtheoretisch bzw. ritualtheologisch nachzugehen sein (s.u. Abschnitte 2. und 4.).
Eine qualitative Zeit fiir alle - eine Risikozeit fur Angehorige

Der Abschied, bei dem die Leiche an ihren letzten Ruheort gelegt wird, ist in besonderer Weise einmalig. Nur einmal kann
der Abschied von dem Korper des Toten vollzogen werden. Und niemals wird ein solcher Abschied genau so sein wie der
von diesem einen Menschen. Ganz besonders gilt das fur den Abschied durch die nahen Angehérigen oder besten Freunde.
Wohl kaum etwas anderes trifft Menschen so tief wie das endglltige Abschied-Nehmen-Missen bei dem Tod einer Person,
die geradezu definiert, wer man ist (Eltern, Lebenspartner/in, Kinder). Wohl in kaum einem Moment sind Menschen so
verletzlich wie bei der Grablegung. Und kaum in einem anderen Moment erleben sie sich selbst als so emotional und
psychisch angeschlagen. Der Tod einer so nahe stehenden Person und damit die Umsténde von Abschied-Nehmen-Mussen

sind ein Punkt, an dem besonders nachhaltig Traumata ausgelst werden kdnnen (mehr dazu s.u. in Abschnitt 4).

So stellt die christliche Bestattung zwar nur einen Fall von Religionsausiibung von Individuen und Kirche dar, aber es
handelt sich um einen ganz besonders sensiblen Fall. Hier ist der Bedarf an Schutz ganz besonders wichtig. Es zeigt sich
hier, was Religion und Kirche ausmacht. An den gesellschaftlichen Praktiken des Umgangs mit Religion in diesen Fallen wird

sichtbar, wie die Gesellschaft mit Menschen und ihrer Religion umgeht dann, wenn sie schwach sind.

2. Rituale als evangelische Religionsausiibung

Dass Rituale einen festen Bestandteil von Religionsausubung ausmachen, ist bekannt. Freilich scheint der Protestantismus
gegenuber Ritualen eine vergleichsweise distanzierte Haltung einzunehmen. Gehdérte doch in der Reformationszeit die Kritik
an den vermeintlich heiligen und unhinterfragbaren Riten fest dazu und legte man das Gewicht darauf, dass nicht die Rituale
der Kirche, sondern der bewusste individuell verantwortete freie Glaube einen Protestanten ausmacht. Verkiindiger, aber

nicht Zeremonienmeister wollten die Pfarrer der 1950er Jahre sein.(7)

Schon vor dem Ubergang in die sog. "Postmoderne" hatte sich jedoch in den 1970er Jahren eine Wende angebahnt. Sie
schlug sich nieder in einer wissenschaftlichen Neubewertung des Phanomens der Rituale. Inzwischen sind "ritual studies" ein
fester Bestandteil kulturwissenschaftlicher Forschung.(8) In der evangelischen Theologie, besonders im Gebiet der
Praktischen Theologie, haben die EKD-Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen ein nachhaltiges Umdenken beférdert. Die

Befragung der Kirchenmitglieder (zuerst 1972, danach alle 10 Jahre) ergab namlich ganz eindeutig, dass auch fir die

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 3/11



www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

Evangelischen die Kasualien, gerade auch Bestattungen, eine maf3gebliche Rolle spielen und fur sie ein zentrales

Kennzeichen ihrer Kirchlichkeit sind.(9)

So gehdrt es inzwischen zum Standard theologischer wie sonstiger Forschung, die Bestattung als ein Phdnomen aus der
Gruppe der "Ubergangsrituale" (Gennep(10), Turner(11)) zu verstehen. Die Pointe liegt darin, dass die Funktion von Ritualen
ist, den Statuswechsel zu vollziehen - im Fall der Bestattung den von der Ehefrau/dem Ehemann zur Witwe/zum Witwer,
den von der mittleren Generation zu den Familienéltesten, den vom Vater-/Mutter-Sein zum Vater-/Mutter-Gewesen-Sein.
Dabei muss nicht wie in der Vormoderne die Form des Rituals vollig fixiert sein. Auch rituelle Neugestaltungen sind mdglich.
In der Bestattungskultur der Gegenwart schlagt sich das ja merklich nieder. Doch liegt die Starke Gberindividueller
Ritualtraditionen, der in Institutionen wie der der Volkskirche gepflegten Fassungen, dass sie in einer Zeit der Verletzlichkeit
davon entlasten, nun zusatzlich auch noch die Form der Trauergestaltung neu erfinden zu miissen, sondern sich auf die in
einer gangige Tradition bereitgestellten Formen stiitzen zu kdnnen. Diese Gestalten von Religion erweisen sich dabei als

sehr leistungsfahig. Vier Gesichtspunkte dazu seien benannt:
Bestattung in wohltuender Halbdistanz des Friedhofs vor Ort

Zur Tradition bei der Bestattung gehort als der géngige Ort fur die Toten der Friedhof. Zwar mégen manche inzwischen z.B.
die Asche der Urne auf See oder gar im Weltraum verstreut wissen und andere lassen sich daraus einen Diamanten
pressen, den sie wie ein Schmuckstiick bei sich tragen kénnen. Doch hat der konventionelle Friedhof weiterhin eine gro3e
Starke. Er mittelt zwischen sehr groRer Nahe, die das Loslassen erschweren kann, und ganz unanschaulicher Ferne, die die
Leiblichkeit des Toten zum Verschwinden bringt, aus. Er gibt der Leiche einen Gedachtnisort, der sich dafur eignet, hier nicht
standig, aber immer wieder, nicht nur geistig, sondern auch, wenn man will, mit gértnerischem Handwerk eine besondere
Né&he zu derjenigen verstorbenen Person zu suchen, die doch unausléschbarer Teil der eigenen Biographie ist. Ein Grab auf
dem Friedhof in der Nahe ermdglicht auch den anderen, die nicht zum engsten Umfeld gehdren, den Nachbarn und den
Bekannten, absichtlich oder zufallig, wenn auf dem Grab der Name verzeichnet ist, sich an den Toten erinnern zu lassen.

Der kleine Friedhof vor Ort ist fur alle der Beliebteste, wahrend der ferner gelegene Zentralfriedhof mehr aus 6konomischen
Griunden von den GroBkommunen bevorzugt wird. Gerade in landlichen oder kleinstadtischen Verhaltnissen bleibt der
Friedhof als Teil des eigenen Wohnorts der favorisierte Platz, wenn eine Beerdigung auf dem Friedhof gewtinscht ist. Es gibt
in Deutschland seit einigen Jahren den Trend, in den Gesetzen der Bundeslander fur die freie Wahl der Burger/innen auch
bisher eher ungewohnliche Bestattungsarten zu erlauben. Wie passt das dazu, wenn gleichzeitig den Menschen
ausgerechnet der Friedhof in der Nahe, der etwa gerade fir altere Menschen noch fuRlaufig erreichbar ist, im Endeffekt fur

die Bestattung im Grab genommen wird, weil der Fluglarm jede solche Feier zu einem Risiko-Ritual werden lasst?
Mdoglichkeiten der inneren Beteiligung der Gemeinde als konstitutiver Bestandteil der Kommunikation des Evangeliums

In vielen Religionen und auch in manchen Konfessionen des Christentums haben die Rituale einen objektiven Charakter.
Dass das Ritual geschieht, dass der Priester es in seinem genauen Wortlaut und mit den vorgeschriebenen Handlungen
vollzieht, ist dann das Wichtigste. Dies allein gibt nach dieser Vorstellung dem Ritual seinen wirksamen Charakter. Es ist ein
"opus operatum” - das Werk wirkt aus sich selbst, wobei dann die au3erhalb des Ritualvollzugs liegenden Umsténde bei
den beteiligten Menschen als nicht konstitutiv gelten. Auch wenn der Flieger vorbeidonnert, tangiert das in dieser

theologischen Perspektive nicht so fundamental die Wirksamkeit des Rituals.

In protestantischer Sicht ist das anders. Die evangelische Theologie betont, dass das verkiindigte Wort zum heilbringenden
Evangelium nicht schon dadurch wird, dass es zitiert wird, sondern wenn es im Herz der Rezipienten als Evangelium
wahrgenommen ist. Und in diese Perspektive wird auch das gottesdienstliche Ritual hineingenommen. Auf die Beteiligung

des Einzelnen und die Beteiligung der Gemeinde kommt es dann an. So scheint zwar das Ritual fir Protestanten weniger

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 4/11



www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

wichtig zu sein als in anderen religidsen Selbstverstandnissen. Doch da, wo es dennoch eine hohe Bedeutung hat wie bei
der Bestattung, wird es stérungssensibler. Es gibt typische evangelische Griinde, die Larmstérung als besonders

problematisch anzusehen, weil so das Ritual nicht wie vorgesehen von den Beteiligten mitvollzogen werden kann.
Funktion des Rituals: seelsorglicher Trost

Fir Rituale macht es viel aus, wenn man sie mit anderen gemeinsam begehen kann. Gerade die Beteiligung vieler weiterer
Menschen bei der Bestattung signalisiert den engsten Angehdrigen ja, dass sie auch dann, wenn sie ohne den Toten leben
miissen, nicht allein sind, dass viele mittrauern, die auch mehr oder minder mitbetroffen sind, dass sie seinen/ihren Tod

bewegt wahrgenommen haben. Die Anwesenheit der anderen bestatigt sozial den Statusiibergang der engsten Angehdorigen.

Im kirchlichen Ritual wird zugleich die kirchliche Art der Gemeinschaft zur Darstellung gebracht. Die Gemeinschaft der
Getauften, derer "in Christus", trostet ebenfalls sozial. Aber das kirchliche Selbstverstandnis geht dartiber hinaus, weil es von
einer Gemeinschaft mit und bei Gott ("Auferstehung", "in Gottes Hand", Hineinlegen des Leichnams "in Gottes Acker")
ausgeht. Was die Bedeutung Jesu Christi, seines Leidens und seiner Auferstehung ist, erschlie3t sich in der Bestattung
besonders markant, verlasst sich doch christlicher Glaube darauf, dass die Liebe Gottes auch bei Tod und in der Trauer nicht

aufhort.

So ist die Hauptfunktion des Bestattungsrituals eine seelsorgliche. Es geht um Trost bei allem Schmerz, um Aktivierung der
Gefiihle der Dankbarkeit, trotz allem Unperfektsein auch des/der Toten. Es geht um Stérkung von Gottvertrauen genau da,
wo es schwer durchzuhalten ist. Da sagen die anderen in der Gemeinde, da sagt die Predigerin, der Liturg, das Ritual fur die
besonders stark Trauernden Worte, die diese in ihrer Trauer sich selbst kaum sagen kénnen und die doch als vertraute

Worte daher kommen, weil sie zum bekannten Ritual gehdren. Man lasst sich vom Ritual tragen.
Bestattung muss mdglich sein - und zwar so, wie die Religion ihr Handeln versteht

Aus eigenem Interesse wird eine Gesellschaft dies mdglich sein lassen wollen, dass Bestattungen stattfinden kdnnen. Denn
traumatisierte und verbitterte Menschen schwachen die Gesellschaft. Dass es seelsorglichen Trost gibt, niitzt auch der
Gesellschaft. Auch darum hat sie sich zur Wahrung von Birgerrechten einschlie3lich dem der Religionsfreiheit verpflichtet.
Dabei Uberlasst der religionsneutrale Staat den Burgerinnen und Birgern die Wahl der Religion und iiberlasst den
Religionsgemeinschaften, wie sie ihre Religion verstehen und ausgestalten wollen (solange das nicht die Rechte anderer
Ubergebiihrlich beeintrachtigt). Wenn bei der freien Religionsausiibung Larmstorung in einer Religionsgemeinschatft als
schwere Beeintrachtigung erfahren wird und damit dann auch die seelsorgliche Funktion der Bestattung beeintréchtigt wird,

kann dies der Gesellschaft nicht gleichgliltig sein.

3. Das Burgerrecht und das Kirchenmitgliedschaftsrecht auf eine "richtige Bestattung"

Danach zu fragen, wie eine Gesellschaft mit der freien Religionsausiibung umgeht, wie sie mit dem Feiern von Bestattungen
am Grab umgeht, ist also keine unberechtigte Nachfrage. Es sind Bulrgerrechte involviert. Es ist nicht einfach damit getan,
dass eine kirchliche Bestattung in Flérsheim nicht verboten ist, sondern es besteht auch ein 6ffentliches Interesse, dass die
Bestattung als "richtige Bestattung" stattfinden kann, also so, wie sie aus der Eigenlogik einer Religionsgemeinschaft

stattfinden sollte. Eine Bestattung, die so unter Larm stattfinden muss, wie sie z.T., eben beispielsweise in Flérsheim, nur

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 5/11



www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

stattfinden kann, das zeigt schon der erste Eindruck, ist keine "richtige Bestattung" im Erleben der Kirchenmitglieder.

Nach dem Selbstverstandnis der evangelischen GroRkirche (“Volkskirche") haben Kirchenmitglieder, haben Getaufte zudem
ein kirchliches Recht auf eine kirchliche Bestattung. Wenn aber gerade bei einer parochial verfassten Kirche, die die
Getauften in aller Regel ihrer zustandigen Ortsgemeinde zuweist, diese Mitglieder nun ausgerechnet die Durchfiihrung der
Bestattung in der eigenen Ortsgemeinde nicht mehr als "richtige Bestattung" erfahren kénnen, dann wird ein solcher Zustand
auch zu einer Ruckfrage an die Kirche. Sie hat als Kirche zu klaren, als Kirchenkreis, als Landeskirche sich dazu zu erklaren,
wie sie sich zu einem solchen Zustand verhélt. Sie kann das nicht auf die betroffenen Presbyterien und
Gemeindepfarrer/innen als deren innergemeindliches Sonderproblem abschieben.

Die hier vorliegende praktisch-theologische Analyse priift darum die offensichtliche Erfahrung, dass Angehdérige,
Besucher/innen wie Gemeindepfarrer/innen Bestattungen wie die in Flérsheim nicht als "richtige Bestattung" erleben,
sondern als empfindlich gestortes, ja zerstortes Begrabnis. Sie priift theologisch, wie sich der Fall in
evangelisch-theologischer Perspektive verhalt. Sie will damit 6ffentlich machen, was hier sich aus der Logik dieser
Religionsgemeinschaft zur Frage ergeben musste. Und sie schléagt der Landeskirche vor, sich mit diesen theologischen

Zusammenhéngen selbst auseinanderzusetzen.

Ich greife dazu auf ritualtheoretische und seelsorgetheoretische Einsichten zurtick, die ganz unabhangig von dem Fall der

Larmstoérung gelten und beziehe mich dabei stark auch auf eigene frihere Darstellungen.

4. Evangelische Bestattung in ritualtheoretischer Sicht

Rituale sind eine Form von Kommunikation mit eigenen Merkmalen. Mitteilungen eines kognitiven Gehalts, so hatten wir oben
schon angedeutet, sind nicht so sensibel fir kurzfristige akustische Stoérungen, weil ohne Informationsverlust nach Ende der
Storung, die Kommunikation noch einmal wiederholt werden kann. Selbst bei dramatischen emotionalen Gestandnissen
performativer(12) Art (etwa dem erstmaligen "“Ich liebe dich") kann eine zeitverzogerte Sendung den Zauber des Moments
zwar nicht wieder genauso herstellen, dennoch bleibt das Wichtigste daran ungetrubt: die Mitteilung der andauernden
Emotion. Nur in Ausnahmefallen, etwa bei einer Warnung von im Moment drohender Gefahr, wére eine auch nur kurzfristige
akustische Storung fatal. Rituale gehodren ebenfalls zur Gruppe der gegenuber kurzfristigen Stérungen ganz sensiblen Art
von Kommunikation. Diese Eigenschaften ergeben sich aus den typischen allgemeinen Merkmalen von Ritualen. In gleich zu
erlauternder Termino&shy;logie gesagt: Rituale sind symbolische Handlungen, die auf eine defokussierte Aufmerksamkeit

zielen.

Wenn Rituale eine langst bekannte Handlungs- und Wortabfolge zu einem Zeitpunkt und mit den Anwesenden zusammen
wiederholen, findet ein spezifischer Prozess bei den Subjekten statt: eine "Defokussierung”(13) der Aufmerksamkeit
bestimmter Art. Das bedeutet: Der vertraute verbale Aussagegehalt rauscht mehr nur so mit und steht gerade nicht im
Zentrum der Aufmerksamkeit - wéahrend es klar bleibt, dass jetzt hier (wieder einmal) ein bestimmtes Ritual mit den ihm
eigenen Ablaufen und Formen vollzogen wird. Dass das Subjekt dem Objekt Ritual gegenubertritt, als Beobachter/in, als
gedanklich Prufende/r, ist in der Regel vollig reduziert. Auch der Fokus, auf sich selbst zu achten (was erlebe ich gerade,
was tut das mit mir?), wird reduziert. Es verschwimmen in der Wahrnehmung des Subjekts mithin Subjekt und Objekt, es
entsteht der Eindruck eines Im-Es-Aufgehobenseins, Im-Ganzen-Aufgehobenseins, eben einer Defokussierung. In der
religivsen Deutung ist das, worin aufgehoben wird, der Ubergang in eine andere Welt, in ein Jenseits, in die Gegenwart
Gottes, in ein ozeanisches Gefihl.

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 6/11



www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

Die im Ritual enthaltenen Zeichenhandlungen haben den Charakter von Symbolen. Sie stehen fur mehr als das, was sie
sichtbar tun. Das Absenken von der Oberflache um 2,50 m in die Erde steht fiir die Bewegung von der Welt der Lebenden in
die Welt der Toten. Der Erdwurf, den jede/r Anwesende vollzieht, symbolisiert, dass alle diesen Trennungsakt mitvollziehen.
Lesung eines biblischen Texts der Auferstehung und Gebet qualifizieren die Symbole als religidse, als christliche Symbolik:
Der Ubergang vollzieht sich nicht nur vor den Menschen, sondern auch vor Gott. Das Absenken ist nicht nur ein Absenken in
den Ort des Todes, von dem die Lebenden abwesend sind, sondern dieser Ort des Todes soll als ein Ort gemeint sein, an
dem Gott anwesend ist ("Gottes Acker"), ein Ort, zu dem von Gott her die Aussicht auf Leben gehort ("Auferstehung").

Wenn nun bei diesem Ritual wegen Larm Worte nicht mehr horbar sind, wenn darum das Ritual angehalten oder auch nur
beschleunigt werden muss, wenn man mittendrin sich als gezwungen erféhrt, an herannahende Flugzeuge zu denken, dann
ist die Verstorung grof3. Eine Pfarrerin beschreibt es fiir sich als "groRe Anspannung” beim Ritual am Grab, “"abgelenkt zu
werden von der Frage: Werde ich Vater Unser und Segen schaffen, bevor das nachste Flugzeug die Worte ibertont? Oder

sollich lieber abwarten, bis er uns uberflogen hat, um bis zum néchsten Flugzeug die kurze "Larmpause" zu erwischen?"(14)

Um sich den Grad der Verstorbarkeit der Trauernden zu erklaren, ist ein Vergleich mit dem Fall aufschlussreich, wo es
offensichtlich um viel weniger geht, namlich um eine Stérung bei téglicher Alltagsroutine. Selbst fur das sog. "Morgenritual”,
das téglich erfolgt und bei dem die Handlungen und Worte explizit iberhaupt nicht symbolisch aufgeladen sind, lasst sich
beobachten: Wenn als Teil dieser Aufsteh-Routine z.B. das Zeitungslesen am Morgen verhindert wird, weil die Zeitung nicht
wie sonst im Briefkasten bereitliegt, macht das einen viel verstérenderen Eindruck, als es rational plausibel ist. Die
Information lieRe sich ja auch durch eine Ersatzinformation per Radio oder Internet miihelos beibringen. Und doch geht man

mit einem negativen Vorzeichen in den ganzen Tag.

Um wieviel starker ist der Effekt am Grab, wenn der Flieger vorbeidonnert. Da ist das, was das Ritual tut, kaputt gemacht. Es
hat sich statt des Aufgehobenseins genau die gegenteilige Erfahrung eines Herausgerissen-Werdens eingestellt. Wenn das
durch Stérung abgebrochene Ritual einige Minuten spéter wiederholt werden sollte, misste es mittendrin starten und
zusétzlich aus der Erfahrung heraus, dass das Ritual eben zerbrochen worden war. Es ist also bleibend nicht mehr das
gleiche wie vorher, weil der Defokussierungsvorgang nun erst wieder, und dies unter erschwerten Bedingungen, sich
aufbauen misste, dies zusatzlich ohne den langerwierigen kunstvollen Aufbau des Rituals von seinem Beginn an. Insgesamt
wird das Ritual dabei als nicht richtig erlebt. Der ganze Abschied ist dann nicht mehr so, wie er sein sollte, sondern es grabt
sich der Eindruck ein und wird die Erinnerung weiter stark mitpragen: Dieser Abschied fand "unter unwirdigen Umsténden"

statt. Angehdrige driicken sich dann so aus: "Selbst in diesem Moment nimmt uns der Fluglarm die Wirde."(15)

5. Bestattung als Akt seelsorglicher Traumavorsorge

Seelsorgebedarf entsteht da, wo die "Lebensgewissheit" gefahrdet ist.(16) Deren Geféahrdung liegt dann vor, wenn das
Wechselverhéltnis von Ich und Welt und Transzendenz als gestort erlebt wird. Dann ist die Person in ihrem Selbstbild,
Weltbild und - in dem Malf, wie vorhanden - ihrem Bild von Transzendenz verunsichert. Eine solche Situation wird
ausgeldst a) durch Erfahrungen von radikaler Ohnmacht, b) von groRer Schuld, c) von Verquickungen aus Ohnmacht und
Schuld, d) von der Desintegration eines als sinnvoll erlebten Ichs und e) von der Desintegration einer sozialen Kohéarenz.(17)
Religiése Deutungen haben das Potenzial, eine Koharenz zur Geltung zu bringen, auch bei fehlender menschlicher und
zwischenmenschlicher Koharenz, indem sie einen weiteren umfassenderen Deutungshorizont eréffnen: einen

Zusammenhang zwischen Leben und Tod, der in Gott liegt. Ein Bestattungsgottesdienst bringt genau diese Deutung in den

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 7/11



www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

Abschied von der verstorbenen Person ein.

Seelsorge kann eine wichtige Rolle bei dem Einsatz in Notfallen spielen. In den letzten Jahren hat sich gesellschaftlich der
Einsatz von Notfallseelsorgerinnen und -seelsorgern etabliert als ein alles andere als unwichtiges Element psychosozialer
Notfallversorgung.(18) Welche Zusammenhénge bestehen nun zwischen Bestattung und Trauma? Eine traumatische
Erfahrung lasst sich definieren als ein "vitales Diskrepanzerleben zwischen bedrohlichen Situationsfaktoren und den
individuellen Bewaltigungsmdglichkeiten, das mit Gefuihlen der Hilflosigkeit und schutzloser Preisgabe einhergeht und so eine
dauerhafte Erschitterung von Welt- und Selbstverstandnis bewirkt".(19) Der Tod eines Menschen kann fir Angehérige, je
nach Nahe der Beziehung, eine sehr erschitternde Erfahrung sein. In der Klassifizierung belastender Ereignisse auf einer
Skala von 1 ("keine Belastung") bis 6 ("katastrophal") rangiert der Tod eines Ehepartners auf der Stufe 5 ("extreme
Belastung"), der eines eigenen Kindes auf der Hochststufe.(20) Wahrend der "Einwirkungsphase”(21) nach einem
belastenden Ereignis (bis zu zwei Wochen) besteht eine weiterhin erhohte Vulnerabilitat. Fir Traumaverarbeitung
entscheidend sind eine soziale Anerkennung der Schwere der Situation, wahrend zusatzliche Ohnmachtserfahrungen

umgekehrt die Verarbeitung weiter empfindlich belasten.(22)

Wenn ein Tod eine traumatische Situation bedeutet, so liegt die kirchliche Bestattung typischerweise wahrend der
Einwirkungsphase mit ihrer erhdhten Vulnerabilitéat. Das Erleben, dem Fliegerlarm ausgesetzt zu sein, enthélt dabei eine
Reihe von belastenden Merkmalen: Larm stellt solche Beeintrachtigung dar, gegentiber der man die Einwirkung auf einen
selbst besonders schlecht abschirmen kann. Die Menschen sind ohnméchtig gegeniiber dem Larm. Das religiose Ritual mit
seiner besonders grolRen Stdrungssensibilitat wird da so gestort, dass die Ritualerfahrung dahin ist. Damit wird dann erlebt:
Auch das religidse Ritual mit seinen Symboliken erweist sich als ohnméchtig. Und auch die soziale Stitzung durch die
Gemeinschaft der Versammelten kann dagegen nichts bewirken. Damit beseitigt der Fliegerlarm in einer besonders heiklen
Phase nach dem Todesereignis und genau an der Stelle, wo ohnehin eine Wiederholung des
Durch-den-Tod-Getrenntwerdens im Raume steht, die religidse und soziale Traumaprophylaxe, die ansonsten hier ihre
Wirkung entfalten konnte. Ja noch mehr: Gerade weil die Ohnmachtserfahrung an diesem besonders vulnerablen Moment
stattfindet, ist die Gefahr erhoht, dass diese Larmuberwaltigung und Ritualzerstérung rezipiert wird als eine exemplarische
und signifikante Negativ-Erfahrung: Sie beeinflusst mafRgeblich den Weg in Richtung auf eine schlechte Verarbeitung der
Trauer. Sie liefert einen weiteren Erinnerungsanker fiir eine dementsprechende Gesamtdeutung. Und schlielich: Dies betrifft
Trauernde, die dadurch, dass sie in der Einflugschneise ja auch wohnen, bereits extrem vorbelastet sind. Sie wissen: Jeder
Besuch am Grab auf dem vom Fluglarm beschallten Friedhof wird erneut die Erinnerung an die vom L&rm betroffene
Bestattung reaktivieren. Denn der Eindruck ist: Auch die Friedhofsruhe und die Totenruhe gibt es nicht. Im Leben wie im Tod
kann man diesem Larm nicht entkommen. Auch der Friedhof insgesamt ist geschadigt darin, seine Leistung beim Besuch des

Grabs angemessen zu erfullen.
Zurlick zur Bestattung selbst. Es wird durch den Fliegerlarm die Religionsgemeinschaft daran gehindert, ihre Seelsorge
durchs Bestattungsritual das tun zu lassen, was sie tun kann, und die Menschen werden daran gehindert, die ihnen als

Element ihres Rechts auf Religion zugedachte Seelsorge zu erfahren. Eben wie Angehdrige es erleben: "Selbst in diesem

Moment nimmt uns der Fluglarm die Wirde."(23)

6. Fazit

Die obigen Ausfuhrungen wollen deutlich machen: Fluglarm bei Bestattungen auf dem Friedhof ist mehr als ein kurzer

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 8/11



www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

Moment in einem einigermalen abseitigen Sonderfall. Was hier geschieht, tangiert Burgerrechte und kirchliche Rechte. Es
erweist sich die Situation der Trauernden in diesem Moment der Feier und es erweist sich die Kommunikationsform des
religidsen Rituals als zugleich besonders vulnerabel. Das ereignet sich ausgerechnet dann, wenn ein qualifizierter Moment

mit hoher Erlebensaufmerksamkeit bzw. Erlebensintensitéat und hohem Potenzial an Hilfe im Trauerprozess stattfindet.

Zwar lasst sich dieser Schaden durch Fluglarm nur schwer quantifiziert nachweisen, aber staatliche Beh6érden, Kommunen
und Kirchen kénnen diese Zusammenhé&nge dennoch nicht einfach unbeachtet lassen. Es geht hier nicht blof3 um
Uberempfindlichkeit von einzelnen Menschen in Ausnahmeféllen, sondern es geht um eine Schadigung des Birgerrechts auf
ungestorte Religionsausiibung und um eine Beeintrachtigung der seelsorglichen Qualitat von Bestattungen, zu denen die
Kirche sich ihren Mitgliedern gegenuber verpflichtet hat.

Anmerkungen:

1 Die Totenruhe stellt ein anderes Thema dar. Da geht es um Pietatsgefihle gegeniber den Toten in den Grabern, um das

Empfinden der Angehdrigen.

2 Interessanterweise haben jedoch zwei Brandenburger Kirchengemeinden in einem Vergleich vor dem
Bundesverwaltungsgericht es erreicht, dass sich der Betreiber des Flughafens Berlin-Brandenburg bereit erklarte, die
Verlarmung von Gottesdiensten durch die Finanzierung von passivem Schallschutz von Kirchen und Gemeindeh&usern zu

mildern. BER hat dabei auch angeboten, Verstarkeranlangen (!) fur verlarmte Friedhofe zu finanzieren.

3 Das Fluglarmschutzgesetz ist maf3gebend fir die Ermittlung und Beurteilung von Fluglarm durch Gerichte und Behérden in
Deutschland. Es enthalt nicht nur Beurteilungswerte fir den Fluglarm, sondern auch Vorschriften dariiber, wie der Fluglarm
zu ermitteln ist. Unter anderem schreibt es vor, dass Fluglarm stets Uber die sechs verkehrsreichsten Monate eines Jahres

zu mitteln und auf Belastungsspitzen keine Ricksicht zu nehmen ist.

4 Die anthropologische Erfahrung von Larm als schadigend und Ruhe als gutem Zustand spiegelt sich bereits in Texten des
AT. Zudem ist interessant, dass es fur die im biblischen Sintflut-Mythos erzéhlte géttliche Bestrafung der Menschen wegen
ihrer Gewalt eine &ltere Parallele im babylonischen Atramchas-Mythos gibt. Nach der ist es der Larm der Menschen, der den
gottlichen Strafzorn hervorruft. Frank Crisemann: Larm als Gewalt - Ruhe als Heil. Anthropologische und sozialethische
Aspekte des biblischen Ruheverstandnisses, in: U. Becker (Hg.): Nachtruhe ist Menschenrecht! Der Streit um den
Nachtfluglarm aus christlich-sozialethischer Perspektive, 1. Christlich-sozialethischer Kongress Kéln (14.9.2002).
Dokumentation, KéIn (2002), 9-14 = Mal3stab: Tora. Israels Weisung fur christliche Ethik, Gutersloh 2003, 2. Aufl. 2004,
119-125.

5 Die Frage, ob und in welchem Ausmalf? andere Rituale und weitere religiése Handlungsweisen durch Flug- und anderen
Larm beeintrachtigt werden, ist nicht Gegenstand dieses Artikels. Sie bedarf einer besonderen Analyse, die das jeweilige
Ritual bzw. die jeweilige religiése Handlungsweise gesondert in den Blick nimmt.

6 Hauptautor war Prof. Dr. Eberhard Geiser vom Zentrum fur Sozialpolitik der Universitét Bremen.

7 Symptomatisch: Rudolf Bohren: Unsere Kasualien - eine missionarische Gelegenheit?, Miinchen 1960.

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 9/11



www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

8 Man vergleiche dazu fir den deutschsprachigen Bereich z.B. den Sonderforschungsbereich "Ritualdynamik.
Soziokulturelle Prozesse in historischer und kulturvergleichender Perspektive" (2002-2013), geférdert von der Deutschen

Forschungsgemeinschaft.

9 Ein besonders deutlicher Niederschlag findet sich in der zweibandigen "Praktischen Theologie" von Wolfgang Steck
(Praktische Theologie. Horizonte der Religion - Konturen neuzeitlichen Christentums - Strukturen religioser Lebenswelt,
Bd. 1/Bd. 2, Stuttgart 2000/2011), in der die Kasualientheorie (Bd. 2, 192-500) die weitaus umfanglichste thematische Einheit
bildet.

10 Arnold Gennep: Ubergangsriten (Les rites des passages) (1909), Frankfurt/New York 2005.

11 Victor Turner, Das Ritual. Struktur und Antistruktur (1969), Frankfurt/New York 2005.

12 Ein performativer Sprechakt ist einer, bei dem sich durchs Sagen das vollzieht, was gesagt wird. Das Urteil macht den

Angeklagten zum Verurteilten; auch eine erstmalige Liebeserklarung verandert den Status der befreundeten Person.

13 Eberhard Hauschildt: Was ist ein Ritual? Versuch einer Definition und Typologie in konstruktivem Anschluf3 an die
Theorie des Alltags, in: Wege zum Menschen 45 (1993), 24 -35. Die These ist eingegangen in: Karl-Heinrich Bieritz:
Anthropologische Grundlegung, in: Handbuch der Liturgik: Liturgiewissenschaft in Theologie und Praxis der Kirche, hg. v.
Hans-Christoph Schmidt-Lauber, Michael Meyer-Blanck und Karl-Heinrich Bieritz, 3. grundlegend lberarb. Aufl. Géttingen
2003, 95ff.

14 Mitteilung von Pfarrerin Silke Alves-Christe, E-Mail vom 13.3.2015.

15 Ebd.

16 Dietrich Rossler: Grundrif® der Praktischen Theologie, 2. Aufl. Berlin/New York 1994, 210: "Seelsorge ist Hilfe zur
Lebensgewil3heit".

17 So die Typisierung von Seelsorgebedarf bei Thomas Zipper: Indikationen fiir Seelsorge. Versuch einer Grundlegung zu

ihren genuinen Themen in Auseinandersetzung mit der Psychotraumatologie, in: Pastoraltheologie 93 (2004), 312-332, hier:
323-331.

18 Joachim Muller-Lange, Uwe Rieske, Jutta Unruh (Hgg.): Handbuch Notfallseelsorge, 3. vollsténdig Uberarb. Aufl.
Edewecht 2013.

19 Gottfried Fischer/Peter Riedesser, Lehrbuch der Psychotraumatologie, 4. aktual. u. erw. Auflage Stuttgart 2009, 84.
20 A.a.0., 160.

21 Aa.0., 170.

22 Aa.0.,73.

23 S.0. Anm. 13.

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 10/11



www.pfarrerverband.de

Die Internetseite fiir evangelische Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland

Deutsches Pfarrerblatt, ISSN 0939 - 9771

Herausgeber:
Geschéftsstelle des Verbandes der ev. Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland e.V
Langgasse 54

67105 Schifferstadt

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfaltigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 11/11



