
 

Bestattungen in der Einflugschneise

Wenn die freie Religionsausübung durch Lärm zerstört wird

Von: Eberhard Hauschildt, erschienen im Deutschen Pfarrerblatt, Ausgabe: 3 / 2016

 

Fluglärm bei Bestattungen auf dem Friedhof ist mehr als ein kurzer  Moment der Störung in einem abseitigen Sonderfall. Was

hier geschieht,  tangiert Bürgerrechte und kirchliche Rechte. Und es zerstört  -  so  Eberhard Hauschildt  -  die seelsorgerliche

Qualität eines  &shy;unverzichtbaren religiösen Rituals. 

 

Wenn jemand tot ist,  kann man daran nichts mehr ändern. Was man tun kann und tun wird, ist,  den Toten, die Tote

ordentlich zu bestatten. Man kann die Person so  bestatten, wie Menschen von der Kirche bestattet werden  -  mit den 

altbekannten Worten und den vertrauten Ritualen. Das ist wichtig für  Menschen. Und es gilt als geschützt durch das

Bürgerrecht auf freie  Religionsausübung. So heißt es im deutschen Grundgesetz Art 4: "(1) Die  Freiheit des Glaubens, des

Gewissens und die Freiheit des religiösen und  weltanschaulichen Bekenntnisses sind unverletzlich. (2) Die ungestörte 

Religionsausübung wird gewährleistet."

 Eine Bestattung auf dem Friedhof der Gemeinde Flörsheim in der Nähe des Frankfurter Flughafens im Jahr 2011: Die 

Angehörigen haben sich um das offene Grab versammelt. Eine evangelische  kirchliche Beerdigung. Menschen, die mit dem

Verstorbenen im Leben zu  tun hatten, sind zusammengekommen. Es tut den engsten Angehörigen gut,  dass alle da sind.

Die vertrauten Worte der Bibel und Handlungen der  Kirche und das Mittragen der Vielen geben der Trauer einen tröstenden 

Charakter. Mit dabei auch Enkelkinder im Grundschulalter. "Der Opa ist  jetzt im Himmel, da oben bei Gott" hatte die Mutter

ihnen das Geschehen  versucht zu erklären  -  so gut, wie man es halt erklären kann. Jetzt  nähert sich der im Erleben der

Trauernden wichtigste Punkt der  Bestattungsfeier, der nach dem Eintritt des Todes oder der  Todesnachricht zweite Abschied

 -  nun auch vom Leib des Angehörigen: Der  Sarg wird in "Gottes Acker" gelegt.

 Doch leider ist  -  wie  öfters  -  auch heute Ostwind. Das bedeutet neuerdings: Die Flugzeuge  kommen! Manchmal alle 2

Minuten. Für eine lange Minute lassen sich Worte  nicht mehr verstehen. Bei kleineren Flugzeugen bekommt man noch

Fetzen  des Gesagten mit. Der Pfarrer konzentriert sich darauf, möglichst in den  Lärmpausen zu sprechen und zu handeln.

Einige Angehörige schütteln nur  den Kopf. Manche Menschen schauen auch immer wieder nach oben: Wann  kommt der

nächste Flieger? Alle anwesenden Kinder tun das sowieso. Vom  Himmel ist kaum noch was zu sehen, wenn das Flugzeug in

230 Meter Nähe  über die Trauergemeinde hinwegdonnert. Ein Kind fängt an zu weinen.  Manche Erwachsene halten sich die

Ohren zu. Die Bestattung dieses  Menschen ist unwiederbringlich kaputt gemacht.

 Vier Jahre  später ist es in Flörsheim und in einer Reihe von anderen Friedhöfen der  Region noch genauso. Nur den Kopf

schütteln keine mehr. Alle wissen  inzwischen: Wenn eine Beerdigung anberaumt ist und Ostwind weht, dann  wird&rsquo;s

wieder heftig. Die vor Ort gemessene Lautstärke liegt bei jeweils  mehr als 70 und oft über 80 Dezibel. Letzteres sind bereits

Werte, die  bei Andauer über 4 bis 8 Stunden dauernde Hörschädigungen auslösen  können.

 Friedhöfe spielen bislang in der Debatte um Lärm und Fluglärm kaum eine Rolle.(1) Es handelt sich ja um Orte, an denen

sich Menschen nur für kurze Zeit aufhalten.(2)  Die Regelungen im bundesdeutschen "Gesetz zum Schutz gegen Fluglärm"  -  

es stammt in seiner ursprünglichen Fassung von 1971  -  beziehen sich für  die Tagzeit (06:00 Uhr bis 22:00 Uhr) bis heute

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 1/11



auf den "äquivalenten  Dauerschallpegel"(3).

 In der Debatte um Fluglärm geht  es um die Dezibelwerte. Objektivierbar lässt sich gut durch  epidemiologische

Untersuchungen erforschen, wie Menschen durch einen in  Dezibel-Werten ausdrückbaren Dauerlärm gesundheitlich

geschädigt werden.(4)  Der Arzneimittel-Verbrauch, das Krankheitsrisiko und die Sterblichkeit  gegenüber dem Durchschnitt

der Bevölkerung sind deutlich erhöht.  Regelmäßig spielt es bei der Errichtung von Flughäfen bzw. Start- und  Landebahnen

auch eine Rolle, ob das Vorkommen einer geschützten seltenen  Tierart beeinträchtigt wird. Religion wird beim Thema

Fluglärm bislang  nicht berücksichtigt. Sie findet ja auch nur vorübergehend statt; man  zieht sich dazu doch in geschützte

Räume zurück. Man kann seine Religion  doch auch woanders ausüben.

 Der Frage von Religion und Fluglärm will der vorliegende Artikel am Beispiel der Bestattung(5)  nachgehen. Dabei betrifft das

Thema nicht nur Menschen in der Nähe des  Frankfurter Flughafens oder anderer großer Flughäfen. Ergebnisse eines 

aktuellen Gutachtens(6) gingen im März 2015 durch die Medien.  Danach lassen sich Tausende zusätzliche Tote durch

Bahnlärm im Rheintal  berechnen. Auch für Bestattungen in Eisenbahnnähe dürfte die Frage nach  der Störung freier

Religionsausübung durch Verkehrslärm eine Rolle  spielen; insgesamt wird darüber nachzudenken sein, welche Maßnahmen

zum  Schutz der Menschen entlang der Bahntrasse zu ergreifen sind und wer sie  finanzieren muss.

 Doch von welcher Art genau sind die Gründe,  Lärm bei Bestattung als Störung der freien Religionsausübung zu  bewerten?

Dem soll hier nachgegangen werden. Für die juristischen Fragen  ebenso wie für die medizinischen bin ich kein Experte. Ich

beschränke  mich darauf auszuarbeiten, was wissenschaftlich aus theologischer  Perspektive gesagt werden kann. Dabei

konzentriere ich mich auf die  christliche Bestattung evangelischer Konfession.

 

1. Bestattung  -  ein besonderer, aber kein nebensächlicher Fall

  In aller Regel ist es relativ leicht, sich zur Religionsausübung an  einen ungestörten Ort zurückzuziehen. Die traditionellen

Kirchgebäude  mit ihren dicken Mauern und den verglasten Fenstern zeigen den  religiösen Bedarf nach Ungestörtheit an.

Gerade der Protestantismus  betont zudem: Die Religionsausübung muss nicht an einem bestimmten  heiligen Ort stattfinden.

In aller Regel tut sich darum bei erwartbarem  Lärm kein grundsätzliches Problem auf, dem auszuweichen. Es ist möglich  und

zumutbar, flexibel zu reagieren, kürzere einzelne Lärmstörungen in  Kauf zu nehmen oder ihnen ansonsten aus dem Weg zu

gehen. Doch im Fall  der Bestattung ist das anders, im Wesentlichen aus drei Gründen:

 Woanders geht nicht

Zum evangelischen Bestattungsritual gehört die Grablegung. Da müssen  die am Gottesdienst Teilnehmenden sich nach

draußen begeben zur  Grabstelle, um den Sarg mit dem Leichnam (oder die Urne) in die  Ruhestätte unter Gebet und Segen

abzusenken zu können. Gängig ist der  Beginn der Feier in einem geschützten Raum (Kirche, Friedhofskapelle, 

Aussegnungshalle). Offensichtlich wird hier auch bei der  Bestattungsfeier die Störung und Ablenkung durch Umstände, wie

sie  außerhalb von Gebäuden auftreten können (Wetter, Zuschauer im  Vorbeigehen, Lärm) für so wichtig erachtet, dass man,

wie auch sonst für  Gottesdienste, geschlossene Gebäude bevorzugt. Ist eine Kremation des  Leichnams erst noch

vorgesehen, endet die Trauerfeier mit der Leiche im  Sarg auch in der Räumlichkeit. Anders ist das bei der Erdbestattung (und

 in dem Fall, dass nur eine Trauerfeier stattfindet, auch bei der  Urnenbestattung). Hier muss man zur Grablegung nach

draußen auf den  Friedhof. Das Wetter kann man da nicht ändern, wobei nur Wetterextreme  stören. Fluglärm aber ist

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 2/11



menschengemacht. Wenn die Einflugschneise so  gelegt ist und der Flughafen so belebt wie der Frankfurter, wird die  Störung

groß. 

Nicht nur eine Frage der Verstehbarkeit von Worten

Wie in den sonstigen Gottesdiensten und in der Trauerfeier im Gebäude  wird auch am Grab gesprochen. Bei einer

akustischen Störung sind die  Worte nicht mehr verständlich. Dabei ist freilich dies, wenn z.B. die  Predigt darum unterbrochen

werden muss, verschmerzbar. Ob der Gedanke  zwei Minuten früher oder später ausgesprochen werden kann, macht keinen 

gravierenden Unterschied aus. Gegebenenfalls muss noch einmal vom Redner  etwas verändert werden und ausdrücklicher

bei dem vorher Gesagten  angeknüpft werden. Im Fall der Grablegung aber sind die Worte Teil eines  Rituals. Da liegt das

Gewicht nicht auf der verbalen Information,  sondern auf dem  -  möglichst ungestörten  -  Gesamtablauf. Dem wird noch 

weiter ritualtheoretisch bzw. ritualtheologisch nachzugehen sein (s.u.  Abschnitte 2. und 4.). 

Eine qualitative Zeit für alle  -  eine Risikozeit für Angehörige

  Der Abschied, bei dem die Leiche an ihren letzten Ruheort gelegt wird,  ist in besonderer Weise einmalig. Nur einmal kann

der Abschied von dem  Körper des Toten vollzogen werden. Und niemals wird ein solcher Abschied  genau so sein wie der

von diesem einen Menschen. Ganz besonders gilt  das für den Abschied durch die nahen Angehörigen oder besten Freunde. 

Wohl kaum etwas anderes trifft Menschen so tief wie das endgültige  Abschied-Nehmen-Müssen bei dem Tod einer Person,

die geradezu definiert,  wer man ist (Eltern, Lebenspartner/in, Kinder). Wohl in kaum einem  Moment sind Menschen so

verletzlich wie bei der Grablegung. Und kaum in  einem anderen Moment erleben sie sich selbst als so emotional und 

psychisch angeschlagen. Der Tod einer so nahe stehenden Person und damit  die Umstände von Abschied-Nehmen-Müssen

sind ein Punkt, an dem  besonders nachhaltig Traumata ausgelöst werden können (mehr dazu s.u. in  Abschnitt 4).

 So stellt die christliche Bestattung zwar nur  einen Fall von Religionsausübung von Individuen und Kirche dar, aber es 

handelt sich um einen ganz besonders sensiblen Fall. Hier ist der Bedarf  an Schutz ganz besonders wichtig. Es zeigt sich

hier, was Religion und  Kirche ausmacht. An den gesellschaftlichen Praktiken des Umgangs mit  Religion in diesen Fällen wird

sichtbar, wie die Gesellschaft mit  Menschen und ihrer Religion umgeht dann, wenn sie schwach sind.

 

2. Rituale als evangelische Religionsausübung

  Dass Rituale einen festen Bestandteil von Religionsausübung ausmachen,  ist bekannt. Freilich scheint der Protestantismus

gegenüber Ritualen  eine vergleichsweise distanzierte Haltung einzunehmen. Gehörte doch in  der Reformationszeit die Kritik

an den vermeintlich heiligen und  unhinterfragbaren Riten fest dazu und legte man das Gewicht darauf, dass  nicht die Rituale

der Kirche, sondern der bewusste individuell  verantwortete freie Glaube einen Protestanten ausmacht. Verkündiger,  aber

nicht Zeremonienmeister wollten die Pfarrer der 1950er Jahre sein.(7)

  Schon vor dem Übergang in die sog. "Postmoderne" hatte sich jedoch in  den 1970er Jahren eine Wende angebahnt. Sie

schlug sich nieder in einer  wissenschaftlichen Neubewertung des Phänomens der Rituale. Inzwischen  sind "ritual studies" ein

fester Bestandteil kulturwissenschaftlicher  Forschung.(8) In der evangelischen Theologie, besonders im  Gebiet der

Praktischen Theologie, haben die  EKD-Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen ein nachhaltiges Umdenken  befördert. Die

Befragung der Kirchenmitglieder (zuerst 1972, danach alle  10 Jahre) ergab nämlich ganz eindeutig, dass auch für die

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 3/11



Evangelischen  die Kasualien, gerade auch Bestattungen, eine maßgebliche Rolle spielen  und für sie ein zentrales

Kennzeichen ihrer Kirchlichkeit sind.(9)

  So gehört es inzwischen zum Standard theologischer wie sonstiger  Forschung, die Bestattung als ein Phänomen aus der

Gruppe der  "Übergangsrituale" (Gennep(10), Turner(11)) zu  verstehen. Die Pointe liegt darin, dass die Funktion von Ritualen

ist,  den Statuswechsel zu vollziehen  -  im Fall der Bestattung den von der  Ehefrau/dem Ehemann zur Witwe/zum Witwer,

den von der mittleren  Generation zu den Familienältesten, den vom Vater-/Mutter-Sein zum  Vater-/Mutter-Gewesen-Sein.

Dabei muss nicht wie in der Vormoderne die  Form des Rituals völlig fixiert sein. Auch rituelle Neugestaltungen sind  möglich.

In der Bestattungskultur der Gegenwart schlägt sich das ja  merklich nieder. Doch liegt die Stärke überindividueller 

Ritualtraditionen, der in Institutionen wie der der Volkskirche  gepflegten Fassungen, dass sie in einer Zeit der Verletzlichkeit

davon  entlasten, nun zusätzlich auch noch die Form der Trauergestaltung neu  erfinden zu müssen, sondern sich auf die in

einer gängige Tradition  bereitgestellten Formen stützen zu können. Diese Gestalten von Religion  erweisen sich dabei als

sehr leistungsfähig. Vier Gesichtspunkte dazu  seien benannt:

 Bestattung in wohltuender Halbdistanz des Friedhofs vor Ort

  Zur Tradition bei der Bestattung gehört als der gängige Ort für die  Toten der Friedhof. Zwar mögen manche inzwischen z.B.

die Asche der Urne  auf See oder gar im Weltraum verstreut wissen und andere lassen sich  daraus einen Diamanten

pressen, den sie wie ein Schmuckstück bei sich  tragen können. Doch hat der konventionelle Friedhof weiterhin eine große 

Stärke. Er mittelt zwischen sehr großer Nähe, die das Loslassen  erschweren kann, und ganz unanschaulicher Ferne, die die

Leiblichkeit  des Toten zum Verschwinden bringt, aus. Er gibt der Leiche einen  Gedächtnisort, der sich dafür eignet, hier nicht

ständig, aber immer  wieder, nicht nur geistig, sondern auch, wenn man will, mit  gärtnerischem Handwerk eine besondere

Nähe zu derjenigen verstorbenen  Person zu suchen, die doch unauslöschbarer Teil der eigenen Biographie  ist. Ein Grab auf

dem Friedhof in der Nähe ermöglicht auch den anderen,  die nicht zum engsten Umfeld gehören, den Nachbarn und den

Bekannten,  absichtlich oder zufällig, wenn auf dem Grab der Name verzeichnet ist,  sich an den Toten erinnern zu lassen.

 Der kleine Friedhof vor  Ort ist für alle der Beliebteste, während der ferner gelegene  Zentralfriedhof mehr aus ökonomischen

Gründen von den Großkommunen  bevorzugt wird. Gerade in ländlichen oder kleinstädtischen Verhältnissen  bleibt der

Friedhof als Teil des eigenen Wohnorts der favorisierte  Platz, wenn eine Beerdigung auf dem Friedhof gewünscht ist. Es gibt

in  Deutschland seit einigen Jahren den Trend, in den Gesetzen der  Bundesländer für die freie Wahl der Bürger/innen auch

bisher eher  ungewöhnliche Bestattungsarten zu erlauben. Wie passt das dazu, wenn  gleichzeitig den Menschen

ausgerechnet der Friedhof in der Nähe, der  etwa gerade für ältere Menschen noch fußläufig erreichbar ist, im  Endeffekt für

die Bestattung im Grab genommen wird, weil der Fluglärm  jede solche Feier zu einem Risiko-Ritual werden lässt?

 Möglichkeiten der inneren Beteiligung der Gemeinde als konstitutiver Bestandteil der Kommunikation des Evangeliums

 In vielen Religionen und auch in manchen Konfessionen des Christentums haben die Rituale einen objektiven Charakter.

Dass  das Ritual geschieht, dass der Priester es in seinem genauen Wortlaut  und mit den vorgeschriebenen Handlungen

vollzieht, ist dann das  Wichtigste. Dies allein gibt nach dieser Vorstellung dem Ritual seinen  wirksamen Charakter. Es ist ein

"opus operatum"  -  das Werk wirkt aus  sich selbst, wobei dann die außerhalb des Ritualvollzugs liegenden  Umstände bei

den beteiligten Menschen als nicht konstitutiv gelten. Auch  wenn der Flieger vorbeidonnert, tangiert das in dieser

theologischen  Perspektive nicht so fundamental die Wirksamkeit des Rituals.

 In  protestantischer Sicht ist das anders. Die evangelische Theologie  betont, dass das verkündigte Wort zum heilbringenden

Evangelium nicht  schon dadurch wird, dass es zitiert wird, sondern wenn es im Herz der  Rezipienten als Evangelium

wahrgenommen ist. Und in diese Perspektive  wird auch das gottesdienstliche Ritual hineingenommen. Auf die  Beteiligung

des Einzelnen und die Beteiligung der Gemeinde kommt es dann  an. So scheint zwar das Ritual für Protestanten weniger

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 4/11



wichtig zu sein  als in anderen religiösen Selbstverständnissen. Doch da, wo es dennoch  eine hohe Bedeutung hat wie bei

der Bestattung, wird es  störungssensibler. Es gibt typische evangelische Gründe, die Lärmstörung  als besonders

problematisch anzusehen, weil so das Ritual nicht wie  vorgesehen von den Beteiligten mitvollzogen werden kann.

 Funktion des Rituals: seelsorglicher Trost

  Für Rituale macht es viel aus, wenn man sie mit anderen gemeinsam  begehen kann. Gerade die Beteiligung vieler weiterer

Menschen bei der  Bestattung signalisiert den engsten Angehörigen ja, dass sie auch dann,  wenn sie ohne den Toten leben

müssen, nicht allein sind, dass viele  mittrauern, die auch mehr oder minder mitbetroffen sind, dass sie  seinen/ihren Tod

bewegt wahrgenommen haben. Die Anwesenheit der anderen  bestätigt sozial den Statusübergang der engsten Angehörigen.

 Im  kirchlichen Ritual wird zugleich die kirchliche Art der Gemeinschaft zur  Darstellung gebracht. Die Gemeinschaft der

Getauften, derer "in  Christus", tröstet ebenfalls sozial. Aber das kirchliche  Selbstverständnis geht darüber hinaus, weil es von

einer Gemeinschaft  mit und bei Gott ("Auferstehung", "in Gottes Hand", Hineinlegen des  Leichnams "in Gottes Acker")

ausgeht. Was die Bedeutung Jesu Christi,  seines Leidens und seiner Auferstehung ist, erschließt sich in der  Bestattung

besonders markant, verlässt sich doch christlicher Glaube  darauf, dass die Liebe Gottes auch bei Tod und in der Trauer nicht 

aufhört.

 So ist die Hauptfunktion des Bestattungsrituals eine  seelsorgliche. Es geht um Trost bei allem Schmerz, um Aktivierung der 

Gefühle der Dankbarkeit, trotz allem Unperfektsein auch des/der Toten.  Es geht um Stärkung von Gottvertrauen genau da,

wo es schwer  durchzuhalten ist. Da sagen die anderen in der Gemeinde, da sagt die  Predigerin, der Liturg, das Ritual für die

besonders stark Trauernden  Worte, die diese in ihrer Trauer sich selbst kaum sagen können und die  doch als vertraute

Worte daher kommen, weil sie zum bekannten Ritual  gehören. Man lässt sich vom Ritual tragen.

 Bestattung muss möglich sein  -  und zwar so, wie die Religion ihr Handeln versteht

  Aus eigenem Interesse wird eine Gesellschaft dies möglich sein lassen  wollen, dass Bestattungen stattfinden können. Denn

traumatisierte und  verbitterte Menschen schwächen die Gesellschaft. Dass es seelsorglichen  Trost gibt, nützt auch der

Gesellschaft. Auch darum hat sie sich zur  Wahrung von Bürgerrechten einschließlich dem der Religionsfreiheit  verpflichtet.

Dabei überlässt der religionsneutrale Staat den  Bürgerinnen und Bürgern die Wahl der Religion und überlässt den 

Religionsgemeinschaften, wie sie ihre Religion verstehen und  ausgestalten wollen (solange das nicht die Rechte anderer

übergebührlich  beeinträchtigt). Wenn bei der freien Religionsausübung Lärmstörung in  einer Religionsgemeinschaft als

schwere Beeinträchtigung erfahren wird  und damit dann auch die seelsorgliche Funktion der Bestattung  beeinträchtigt wird,

kann dies der Gesellschaft nicht gleichgültig sein.

 

3. Das Bürgerrecht und das Kirchenmitgliedschaftsrecht auf eine "richtige Bestattung"

  Danach zu fragen, wie eine Gesellschaft mit der freien  Religionsausübung umgeht, wie sie mit dem Feiern von Bestattungen

am  Grab umgeht, ist also keine unberechtigte Nachfrage. Es sind  Bürgerrechte involviert. Es ist nicht einfach damit getan,

dass  eine kirchliche Bestattung in Flörsheim nicht verboten ist, sondern es  besteht auch ein öffentliches Interesse, dass die

Bestattung als  "richtige Bestattung" stattfinden kann, also so, wie sie aus der  Eigenlogik einer Religionsgemeinschaft

stattfinden sollte. Eine  Bestattung, die so unter Lärm stattfinden muss, wie sie z.T., eben  beispielsweise in Flörsheim, nur

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 5/11



stattfinden kann, das zeigt schon der  erste Eindruck, ist keine "richtige Bestattung" im Erleben der  Kirchenmitglieder.

 Nach dem Selbstverständnis der evangelischen  Großkirche ("Volkskirche") haben Kirchenmitglieder, haben Getaufte zudem 

ein kirchliches Recht auf eine kirchliche Bestattung. Wenn aber gerade  bei einer parochial verfassten Kirche, die die

Getauften in aller Regel  ihrer zuständigen Ortsgemeinde zuweist, diese Mitglieder nun  ausgerechnet die Durchführung der

Bestattung in der eigenen Ortsgemeinde  nicht mehr als "richtige Bestattung" erfahren können, dann wird ein  solcher Zustand

auch zu einer Rückfrage an die Kirche. Sie hat als  Kirche zu klären, als Kirchenkreis, als Landeskirche sich dazu zu  erklären,

wie sie sich zu einem solchen Zustand verhält. Sie kann das  nicht auf die betroffenen Presbyterien und

Gemeindepfarrer/innen als  deren innergemeindliches Sonderproblem abschieben.

 Die hier  vorliegende praktisch-theologische Analyse prüft darum die  offensichtliche Erfahrung, dass Angehörige,

Besucher/innen wie  Gemeindepfarrer/innen Bestattungen wie die in Flörsheim nicht als  "richtige Bestattung" erleben,

sondern als empfindlich gestörtes, ja  zerstörtes Begräbnis. Sie prüft theologisch, wie sich der Fall in 

evangelisch-theologischer Perspektive verhält. Sie will damit öffentlich  machen, was hier sich aus der Logik dieser

Religionsgemeinschaft zur  Frage ergeben müsste. Und sie schlägt der Landeskirche vor, sich mit  diesen theologischen

Zusammenhängen selbst auseinanderzusetzen.

  Ich greife dazu auf ritualtheoretische und seelsorgetheoretische  Einsichten zurück, die ganz unabhängig von dem Fall der

Lärmstörung  gelten und beziehe mich dabei stark auch auf eigene frühere  Darstellungen.

4. Evangelische Bestattung in ritualtheoretischer Sicht 

  

Rituale sind eine Form von Kommunikation mit eigenen Merkmalen.  Mitteilungen eines kognitiven Gehalts, so hatten wir oben

schon  angedeutet, sind nicht so sensibel für kurzfristige akustische  Störungen, weil ohne Informationsverlust nach Ende der

Störung, die  Kommunikation noch einmal wiederholt werden kann. Selbst bei  dramatischen emotionalen Geständnissen

performativer(12) Art  (etwa dem erstmaligen "Ich liebe dich") kann eine zeitverzögerte Sendung  den Zauber des Moments

zwar nicht wieder genauso herstellen, dennoch  bleibt das Wichtigste daran ungetrübt: die Mitteilung der andauernden 

Emotion. Nur in Ausnahmefällen, etwa bei einer Warnung von im Moment  drohender Gefahr, wäre eine auch nur kurzfristige

akustische Störung  fatal. Rituale gehören ebenfalls zur Gruppe der gegenüber kurzfristigen  Störungen ganz sensiblen Art

von Kommunikation. Diese Eigenschaften  ergeben sich aus den typischen allgemeinen Merkmalen von Ritualen. In  gleich zu

erläuternder Termino&shy;logie gesagt: Rituale sind symbolische Handlungen, die auf eine defokussierte Aufmerksamkeit

zielen.

  Wenn Rituale eine längst bekannte Handlungs- und Wortabfolge zu einem  Zeitpunkt und mit den Anwesenden zusammen

wiederholen, findet ein  spezifischer Prozess bei den Subjekten statt: eine "Defokussierung"(13)  der Aufmerksamkeit

bestimmter Art. Das bedeutet: Der vertraute verbale  Aussagegehalt rauscht mehr nur so mit und steht gerade nicht im

Zentrum  der Aufmerksamkeit  -  während es klar bleibt, dass jetzt hier (wieder  einmal) ein bestimmtes Ritual mit den ihm

eigenen Abläufen und Formen  vollzogen wird. Dass das Subjekt dem Objekt Ritual gegenübertritt, als  Beobachter/in, als

gedanklich Prüfende/r, ist in der Regel völlig  reduziert. Auch der Fokus, auf sich selbst zu achten (was erlebe ich  gerade,

was tut das mit mir?), wird reduziert. Es verschwimmen in der  Wahrnehmung des Subjekts mithin Subjekt und Objekt, es

entsteht der  Eindruck eines Im-Es-Aufgehobenseins, Im-Ganzen-Aufgehobenseins, eben  einer Defokussierung. In der

religiösen Deutung ist das, worin  aufgehoben wird, der Übergang in eine andere Welt, in ein Jenseits, in  die Gegenwart

Gottes, in ein ozeanisches Gefühl.

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 6/11



 Die im Ritual enthaltenen Zeichenhandlungen haben den Charakter von Symbolen.  Sie stehen für mehr als das, was sie

sichtbar tun. Das Absenken von der  Oberfläche um 2,50 m in die Erde steht für die Bewegung von der Welt  der Lebenden in

die Welt der Toten. Der Erdwurf, den jede/r Anwesende  vollzieht, symbolisiert, dass alle diesen Trennungsakt mitvollziehen. 

Lesung eines biblischen Texts der Auferstehung und Gebet qualifizieren  die Symbole als religiöse, als christliche Symbolik:

Der Übergang  vollzieht sich nicht nur vor den Menschen, sondern auch vor Gott. Das  Absenken ist nicht nur ein Absenken in

den Ort des Todes, von dem die  Lebenden abwesend sind, sondern dieser Ort des Todes soll als ein Ort  gemeint sein, an

dem Gott anwesend ist ("Gottes Acker"), ein Ort, zu dem  von Gott her die Aussicht auf Leben gehört ("Auferstehung").

  Wenn nun bei diesem Ritual wegen Lärm Worte nicht mehr hörbar sind, wenn  darum das Ritual angehalten oder auch nur

beschleunigt werden muss,  wenn man mittendrin sich als gezwungen erfährt, an herannahende  Flugzeuge zu denken, dann

ist die Verstörung groß. Eine Pfarrerin  beschreibt es für sich als "große Anspannung" beim Ritual am Grab,  "abgelenkt zu

werden von der Frage: Werde ich Vater Unser und Segen  schaffen, bevor das nächste Flugzeug die Worte übertönt? Oder

soll ich  lieber abwarten, bis er uns überflogen hat, um bis zum nächsten Flugzeug  die kurze "Lärmpause" zu erwischen?"(14)

 Um sich den  Grad der Verstörbarkeit der Trauernden zu erklären, ist ein Vergleich  mit dem Fall aufschlussreich, wo es

offensichtlich um viel weniger geht,  nämlich um eine Störung bei täglicher Alltagsroutine. Selbst für das  sog. "Morgenritual",

das täglich erfolgt und bei dem die Handlungen und  Worte explizit überhaupt nicht symbolisch aufgeladen sind, lässt sich 

beobachten: Wenn als Teil dieser Aufsteh-Routine z.B. das Zeitungslesen  am Morgen verhindert wird, weil die Zeitung nicht

wie sonst im  Briefkasten bereitliegt, macht das einen viel verstörenderen Eindruck,  als es rational plausibel ist. Die

Information ließe sich ja auch durch  eine Ersatzinformation per Radio oder Internet mühelos beibringen. Und  doch geht man

mit einem negativen Vorzeichen in den ganzen Tag.

 Um wieviel stärker ist der Effekt am Grab, wenn der Flieger vorbeidonnert. Da ist das, was das Ritual tut, kaputt gemacht.  Es

hat sich statt des Aufgehobenseins genau die gegenteilige Erfahrung  eines Herausgerissen-Werdens eingestellt. Wenn das

durch Störung  abgebrochene Ritual einige Minuten später wiederholt werden sollte,  müsste es mittendrin starten und

zusätzlich aus der Erfahrung heraus,  dass das Ritual eben zerbrochen worden war. Es ist also bleibend nicht  mehr das

gleiche wie vorher, weil der Defokussierungsvorgang nun erst  wieder, und dies unter erschwerten Bedingungen, sich

aufbauen müsste,  dies zusätzlich ohne den längerwierigen kunstvollen Aufbau des Rituals  von seinem Beginn an. Insgesamt

wird das Ritual dabei als nicht richtig  erlebt. Der ganze Abschied ist dann nicht mehr so, wie er sein sollte,  sondern es gräbt

sich der Eindruck ein und wird die Erinnerung weiter  stark mitprägen: Dieser Abschied fand "unter unwürdigen Umständen" 

statt. Angehörige drücken sich dann so aus: "Selbst in diesem Moment  nimmt uns der Fluglärm die Würde."(15)

 

5. Bestattung als Akt seelsorglicher Traumavorsorge

 Seelsorgebedarf entsteht da, wo die "Lebensgewissheit" gefährdet ist.(16)  Deren Gefährdung liegt dann vor, wenn das

Wechselverhältnis von Ich und  Welt und Transzendenz als gestört erlebt wird. Dann ist die Person in  ihrem Selbstbild,

Weltbild und  -  in dem Maß, wie vorhanden  -  ihrem Bild  von Transzendenz verunsichert. Eine solche Situation wird

ausgelöst a)  durch Erfahrungen von radikaler Ohnmacht, b) von großer Schuld, c) von  Verquickungen aus Ohnmacht und

Schuld, d) von der Desintegration eines  als sinnvoll erlebten Ichs und e) von der Desintegration einer sozialen  Kohärenz.(17)

Religiöse Deutungen haben das Potenzial, eine  Kohärenz zur Geltung zu bringen, auch bei fehlender menschlicher und 

zwischenmenschlicher Kohärenz, indem sie einen weiteren umfassenderen  Deutungshorizont eröffnen: einen

Zusammenhang zwischen Leben und Tod,  der in Gott liegt. Ein Bestattungsgottesdienst bringt genau diese  Deutung in den

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 7/11



Abschied von der verstorbenen Person ein.

  Seelsorge kann eine wichtige Rolle bei dem Einsatz in Notfällen spielen.  In den letzten Jahren hat sich gesellschaftlich der

Einsatz von  Notfallseelsorgerinnen und -seelsorgern etabliert als ein alles andere  als unwichtiges Element psychosozialer

Notfallversorgung.(18)  Welche Zusammenhänge bestehen nun zwischen Bestattung und Trauma? Eine  traumatische

Erfahrung lässt sich definieren als ein "vitales  Diskrepanzerleben zwischen bedrohlichen Situationsfaktoren und den 

individuellen Bewältigungsmöglichkeiten, das mit Gefühlen der  Hilflosigkeit und schutzloser Preisgabe einhergeht und so eine

 dauerhafte Erschütterung von Welt- und Selbstverständnis bewirkt".(19)  Der Tod eines Menschen kann für Angehörige, je

nach Nähe der Beziehung,  eine sehr erschütternde Erfahrung sein. In der Klassifizierung  belastender Ereignisse auf einer

Skala von 1 ("keine Belastung") bis 6  ("katastrophal") rangiert der Tod eines Ehepartners auf der Stufe 5  ("extreme

Belastung"), der eines eigenen Kindes auf der Höchststufe.(20) Während der "Einwirkungsphase"(21)  nach einem

belastenden Ereignis (bis zu zwei Wochen) besteht eine  weiterhin erhöhte Vulnerabilität. Für Traumaverarbeitung

entscheidend  sind eine soziale Anerkennung der Schwere der Situation, während  zusätzliche Ohnmachtserfahrungen

umgekehrt die Verarbeitung weiter  empfindlich belasten.(22)

 Wenn ein Tod eine  traumatische Situation bedeutet, so liegt die kirchliche Bestattung  typischerweise während der

Einwirkungsphase mit ihrer erhöhten  Vulnerabilität. Das Erleben, dem Fliegerlärm ausgesetzt zu sein, enthält  dabei eine

Reihe von belastenden Merkmalen: Lärm stellt solche  Beeinträchtigung dar, gegenüber der man die Einwirkung auf einen

selbst  besonders schlecht abschirmen kann. Die Menschen sind ohnmächtig  gegenüber dem Lärm. Das religiöse Ritual mit

seiner besonders großen  Störungssensibilität wird da so gestört, dass die Ritualerfahrung dahin  ist. Damit wird dann erlebt:

Auch das religiöse Ritual mit seinen  Symboliken erweist sich als ohnmächtig. Und auch die soziale Stützung  durch die

Gemeinschaft der Versammelten kann dagegen nichts bewirken.  Damit beseitigt der Fliegerlärm in einer besonders heiklen

Phase nach  dem Todesereignis und genau an der Stelle, wo ohnehin eine Wiederholung  des

Durch-den-Tod-Getrenntwerdens im Raume steht, die religiöse und  soziale Traumaprophylaxe, die ansonsten hier ihre

Wirkung entfalten  könnte. Ja noch mehr: Gerade weil die Ohnmachtserfahrung an diesem  besonders vulnerablen Moment

stattfindet, ist die Gefahr erhöht, dass  diese Lärmüberwältigung und Ritualzerstörung rezipiert wird als eine  exemplarische

und signifikante Negativ-Erfahrung: Sie beeinflusst  maßgeblich den Weg in Richtung auf eine schlechte Verarbeitung der 

Trauer. Sie liefert einen weiteren Erinnerungsanker für eine  dementsprechende Gesamtdeutung. Und schließlich: Dies betrifft 

Trauernde, die dadurch, dass sie in der Einflugschneise ja auch wohnen,  bereits extrem vorbelastet sind. Sie wissen: Jeder

Besuch am Grab auf  dem vom Fluglärm beschallten Friedhof wird erneut die Erinnerung an die  vom Lärm betroffene

Bestattung reaktivieren. Denn der Eindruck ist: Auch  die Friedhofsruhe und die Totenruhe gibt es nicht. Im Leben wie im Tod 

kann man diesem Lärm nicht entkommen. Auch der Friedhof insgesamt ist  geschädigt darin, seine Leistung beim Besuch des

Grabs angemessen zu  erfüllen.

 Zurück zur Bestattung selbst. Es wird durch den  Fliegerlärm die Religionsgemeinschaft daran gehindert, ihre Seelsorge 

durchs Bestattungsritual das tun zu lassen, was sie tun kann, und die  Menschen werden daran gehindert, die ihnen als

Element ihres Rechts auf  Religion zugedachte Seelsorge zu erfahren. Eben wie Angehörige es  erleben: "Selbst in diesem

Moment nimmt uns der Fluglärm die Würde."(23)

 

6. Fazit

  Die obigen Ausführungen wollen deutlich machen: Fluglärm bei  Bestattungen auf dem Friedhof ist mehr als ein kurzer

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 8/11



Moment in einem  einigermaßen abseitigen Sonderfall. Was hier geschieht, tangiert  Bürgerrechte und kirchliche Rechte. Es

erweist sich die Situation der  Trauernden in diesem Moment der Feier und es erweist sich die  Kommunikationsform des

religiösen Rituals als zugleich besonders  vulnerabel. Das ereignet sich ausgerechnet dann, wenn ein qualifizierter  Moment

mit hoher Erlebensaufmerksamkeit bzw. Erlebensintensität und  hohem Potenzial an Hilfe im Trauerprozess stattfindet.

 Zwar  lässt sich dieser Schaden durch Fluglärm nur schwer quantifiziert  nachweisen, aber staatliche Behörden, Kommunen

und Kirchen können diese  Zusammenhänge dennoch nicht einfach unbeachtet lassen. Es geht hier  nicht bloß um

Überempfindlichkeit von einzelnen Menschen in  Ausnahmefällen, sondern es geht um eine Schädigung des Bürgerrechts auf 

ungestörte Religionsausübung und um eine Beeinträchtigung der  seelsorglichen Qualität von Bestattungen, zu denen die

Kirche sich ihren  Mitgliedern gegenüber verpflichtet hat.

 

Anmerkungen:

 1  Die Totenruhe stellt ein anderes Thema dar. Da geht es um Pietätsgefühle  gegenüber den Toten in den Gräbern, um das

Empfinden der Angehörigen.

  2 Interessanterweise haben jedoch zwei Brandenburger Kirchengemeinden  in einem Vergleich vor dem

Bundesverwaltungsgericht es erreicht, dass  sich der Betreiber des Flughafens Berlin-Brandenburg bereit erklärte,  die

Verlärmung von Gottesdiensten durch die Finanzierung von passivem  Schallschutz von Kirchen und Gemeindehäusern zu

mildern. BER hat dabei  auch angeboten, Verstärkeranlangen (!) für verlärmte Friedhöfe zu  finanzieren.

 3 Das Fluglärmschutzgesetz ist maßgebend für die  Ermittlung und Beurteilung von Fluglärm durch Gerichte und Behörden in 

Deutschland. Es enthält nicht nur Beurteilungswerte für den Fluglärm,  sondern auch Vorschriften darüber, wie der Fluglärm

zu ermitteln ist.  Unter anderem schreibt es vor, dass Fluglärm stets über die sechs  verkehrsreichsten Monate eines Jahres

zu mitteln und auf  Belastungsspitzen keine Rücksicht zu nehmen ist.

 4 Die  anthropologische Erfahrung von Lärm als schädigend und Ruhe als gutem  Zustand spiegelt sich bereits in Texten des

AT. Zudem ist interessant,  dass es für die im biblischen Sintflut-Mythos erzählte göttliche  Bestrafung der Menschen wegen

ihrer Gewalt eine ältere Parallele im  babylonischen Atramchas-Mythos gibt. Nach der ist es der Lärm der  Menschen, der den

göttlichen Strafzorn hervorruft. Frank Crüsemann: Lärm  als Gewalt  -  Ruhe als Heil. Anthropologische und sozialethische

Aspekte  des biblischen Ruheverständnisses, in: U. Becker (Hg.): Nachtruhe ist  Menschenrecht! Der Streit um den

Nachtfluglärm aus  christlich-sozialethischer Perspektive, 1. Christlich-sozialethischer  Kongress Köln (14.9.2002).

Dokumentation, Köln (2002), 9-14 = Maßstab:  Tora. Israels Weisung für christliche Ethik, Gütersloh 2003, 2. Aufl.  2004,

119-125.

 5 Die Frage, ob und in welchem Ausmaß andere  Rituale und weitere religiöse Handlungsweisen durch Flug- und anderen 

Lärm beeinträchtigt werden, ist nicht Gegenstand dieses Artikels. Sie  bedarf einer besonderen Analyse, die das jeweilige

Ritual bzw. die  jeweilige religiöse Handlungsweise gesondert in den Blick nimmt.

 6 Hauptautor war Prof. Dr. Eberhard Geiser vom Zentrum für Sozialpolitik der Universität Bremen.

 7 Symptomatisch: Rudolf Bohren: Unsere Kasualien  -  eine missionarische Gelegenheit?, München 1960.

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 9/11



  8 Man vergleiche dazu für den deutschsprachigen Bereich z.B. den  Sonderforschungsbereich "Ritualdynamik.

Soziokulturelle Prozesse in  historischer und kulturvergleichender Perspektive" (2002-2013),  gefördert von der Deutschen

Forschungsgemeinschaft.

 9 Ein  besonders deutlicher Niederschlag findet sich in der zweibändigen  "Praktischen Theologie" von Wolfgang Steck

(Praktische Theologie.  Horizonte der Religion  -  Konturen neuzeitlichen Christentums  -   Strukturen religiöser Lebenswelt,

Bd. 1/Bd. 2, Stuttgart 2000/2011), in  der die Kasualientheorie (Bd. 2, 192-500) die weitaus umfänglichste  thematische Einheit

bildet.

 10 Arnold Gennep: Übergangsriten (Les rites des passages) (1909), Frankfurt/New York 2005.

 11 Victor Turner, Das Ritual. Struktur und Antistruktur (1969), Frankfurt/New York 2005.

  12 Ein performativer Sprechakt ist einer, bei dem sich durchs Sagen das  vollzieht, was gesagt wird. Das Urteil macht den

Angeklagten zum  Verurteilten; auch eine erstmalige Liebeserklärung verändert den Status  der befreundeten Person.

 13 Eberhard Hauschildt: Was ist ein  Ritual? Versuch einer Definition und Typologie in konstruktivem Anschluß  an die

Theorie des Alltags, in: Wege zum Menschen 45 (1993), 24 -35.  Die These ist eingegangen in: Karl-Heinrich Bieritz:

Anthropologische  Grundlegung, in: Handbuch der Liturgik: Liturgiewissenschaft in  Theologie und Praxis der Kirche, hg. v.

Hans-Christoph Schmidt-Lauber,  Michael Meyer-Blanck und Karl-Heinrich Bieritz, 3. grundlegend überarb.  Aufl. Göttingen

2003, 95ff.

 14 Mitteilung von Pfarrerin Silke Alves-Christe, E-Mail vom 13.3.2015.

 15 Ebd.

  16 Dietrich Rössler: Grundriß der Praktischen Theologie, 2. Aufl.  Berlin/New York 1994, 210: "Seelsorge ist Hilfe zur

Lebensgewißheit".

  17 So die Typisierung von Seelsorgebedarf bei Thomas Zipper:  Indikationen für Seelsorge. Versuch einer Grundlegung zu

ihren genuinen  Themen in Auseinandersetzung mit der Psychotraumatologie, in:  Pastoraltheologie 93 (2004), 312-332, hier:

323-331.

 18 Joachim  Müller-Lange, Uwe Rieske, Jutta Unruh (Hgg.): Handbuch Notfallseelsorge,  3. vollständig überarb. Aufl.

Edewecht 2013.

 19 Gottfried Fischer/Peter Riedesser, Lehrbuch der Psychotraumatologie, 4. aktual. u. erw. Auflage Stuttgart 2009, 84.

 20 A.a.O., 160.

 21 A.a.O., 170.

 22 A.a.O., 73.

 23 S.o. Anm. 13.

 

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 10/11



Deutsches Pfarrerblatt, ISSN 0939 - 9771

 

Herausgeber: 

Geschäftsstelle des Verbandes der ev. Pfarrerinnen und Pfarrer in Deutschland e.V

Langgasse 54

67105 Schifferstadt

Alle Rechte vorbehalten, Vervielfältigung nur mit Genehmigung des Deutschen Pfarrerblatts. Seite 11/11


