Frank Crisemann
Larm
Sprengelkonvent Berlin, 5. 6. 2013

Ich beginne mit einem Gedicht — und ich denke, damit sind wir bei uns selbst —:

,Wenn es nur einmal so ganz stille wire.
Wenn das Zufallige und Ungeféhre
verstummte und das nachbarliche Lachen,

dann konnte ich in einem tausendfachen
Gedanken bis an deinen Rand dich denken ...
um dich an alles Leben zu verschenken.

Was Rilke? hier erleidet, die fehlende Stille, die ihn von Gott abhélt, und was er erhofft,
Gott besser denken zu konnen, das hat manche Ahnlichkeiten mit der Situation bei der
Vorbereitung einer Predigt. Nicht wenige von Ihnen werden Ahnliches von bestimmten
Samstagabenden her kennen. ,,Wenn es nur einmal so ganz stille wire* — dann wirden
endlich die richtigen Gedanken kommen und ich kénnte sie angemessen zu Papier
bringen. Wenn man aber nicht gerade an einer viel befahrenen Strasse oder in einer
Einflugschneise lebt — ist es dann wirklich die Lautstarke, die unsere Konzentration
stort? Ein anderer Dichter, Franz Kafka, beschreibt die gleiche Lage so:

,,Jch will schreiben... Ich sitze in meinem Zimmer im Hauptquartier des Larms... Alle
Tiren hore ich schlagen, durch ihren L&rm bleiben mir nur die Schritte der zwischen
ihnen Laufenden erspart... Der Vater durchbricht die Tiiren meines Zimmers und zieht
im nachschleppenden Schlafrock durch, aus dem Ofen im Nebenzimmer wird die Asche
gekratzt... Die Wohnungstiir wird aufgeklinkt und larmt wie aus katarrhalischem Hals
... jetzt beginnt der zartere, zerstreutere, hoffnungslosere L&rm, von den Stimmen der
zwei Kanarienvogel angefiihrt®.

,,GroBer Larm* hat Kafka dieses frithe Prosastiick? Uberschrieben — abendliche
Familiengerdusche vor der Erfindung des Radios, von unseren heutigen LA&rmmaschinen
ganz zu schweigen. Was ist es, das einen relativ friedlichen Ort zum ,,Hauptquartier des
Larms* machen kann? Rilke bleibt selbstkritisch: ,,Wenn das Gerdusch, das meine
Sinne machen, mich nicht so sehr verhinderte...* Das Gerdusch unserer eigenen Sinne
Ist es, erkennt er, das alltdgliche Gerdusche in unertraglichen L&rm verwandeln kann.

Damit sind wir bei einem der Phdanomene des L&rms angelangt, und es gibt viele davon.
Wo finden wir eine Orientierung? VVon mir werden Sie eine aus der Bibel erwarten.
Doch — haben Sie es mal versucht? — das st6l3t zundchst auf Schwierigkeiten. In der
heutigen Lutherbibel kommt das Wort ,,Larm* selten und nur ganz am Rande vor?, und
bei Luther selbst fehlt es ganz. Vielleicht ist das der Grund, warum ,,Larm* kein

11899, Das Stundenbuch. Vom mdnchischen Leben, Samtliche Werke Bd 1, 1955. 256. Fir den Hinweis auf dies Gedicht
danke ich Frau Dr. Renate Schernus.

2 Tagebuch 5. Nov. 1911, verdffentlicht unter dem Titel ,,GroBer Lirm* in: Herderblitter 1, Okt. 2012.

31Sam 4,14; Hi 39,7; Jes 5,13f.;: 13,4; 22,2; 66,6; Jer 3,23; 4,19; Mk 5,39.



2
theologischer Begriff zu sein scheintund  anders als etwa ,,Langeweile* kaum des
theologischen Nachdenkens wert. Doch der Befund hat rein sprachgeschichtliche
Grinde. Das Wort gab es zu Luthers Zeiten im Deutschen praktisch noch nicht. ,,Zu den
Waffen — al arme* — dieser Ruf aus romanischem Sprachgebrauch in der burgundischen
Dialektvariante ,,al erme* ist sein Ursprung®*. Das Wort ist dementsprechend durch und
durch martialisch, stets mit Krieg und Gewalt verbunden. Es hat sich wohl tber die
Landsknechtssprache erst langsam durchgesetzt. An den Stellen, wo die Revisionen der
Lutherbibel gelegentlich ,,.Larm* eingefiihrt haben, steht bei Luther selbst
»getim(m)el, ein Wort das seine lautliche Seite inzwischen verloren hat, oder
,,gedons®. Ist L&rm also kein biblisches Thema? Im Gegenteil, ein groRes, aber man
muss ein wenig Uber die Bande spielen.

Ich mdchte Thnen dazu einige Zeilen eines alten Mythos vorlesen.

Die Menschen wurden immer mehr,

das Land larmte wie Stiere,

durch ihr lautes Tun geriet der Gott in Unruhe
Enlil horte ihr Geschrei,

er sprach zu den groRen Gottern:

Zu lastig wird mir das Geschrei der Menschen,
infolge ihres lauten Tuns entbehre ich den Schlaf®.

Und so gibt der oberste Gott den anderen Gottheiten den Befehl, die zu lauten
Menschen zu bestrafen, zuerst mit Krankheiten, dann mit Diirre und Hunger. Daraus
erwachsen weitere Konflikte. Doch der Larm, der die Gotter nicht schlafen lasst, hort
nicht auf, und so beschliel3t die Versammlung der Gotter die gesamte Menschheit durch
eine Flut zu vernichten. Nur einer der Gotter rettet heimlich den Helden, nach dem das
Epos benannt ist: Atramchasis. Dieser grol3e altbabylonische Mythos, entstanden
vermutlich zu Beginn des 2. Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung, enthalt, wie Sie
gemerkt haben, eine Parallele zur biblischen Sintfluterzahlung. Das Motiv der
Vernichtung der Menschheit durch eine Flut und ein Neuanfang durch eine einzelne
Familie gibt es weltweit in einer Fille von Varianten und es verarbeitet
anthropologische Grunderfahrungen und tiefsitzende traumatische Angste. Das jeweils
Besondere dieser Fassungen liegt nicht zuletzt in den unterschiedlichen Griinden,
warum die Menschheit fast ausgeltscht wird. Sie zeigen jeweils aktuelles Nachdenken
uber kulturelle Bedrohungen und menschliche Schuld. In Babylonien, der Wiege
menschlicher Hochkultur, ist es L4&rm, zunehmender, unertraglicher Krach, den die
Menschen machen und der die Gotter nicht schlafen lasst und zornig macht. Dahinter
stehen die Anfange einer Stadtkultur. Uruk, die Megacity, und andere Stadte des
Zweistromlandes waren die ersten in der Menschheitsgeschichte. Wie weit weg sind sie
von unseren Mdglichkeiten und Erfahrungen, ohne Lautsprecher, ohne Maschinen, ohne
Autos, ohne Flugzeuge. ,,Kein Laut der aufgeregten Zeit drang noch in diese
Einsamkeit™ - sollte man denken. Aber Marktgeschrei, kreischende Wagen, Tiergebrull,
besoffene Jugendliche, nachtliches Singen und Grdélen gab es bereits und es war ruhe-

4Vgl. Art. Larm, Grimmsches Worterbuch, Bd 12, 1885, 202ff.
5 Der altbabylonische Atramchasis-Mythos, Einl. Und Ubersetzung W. v. Soden, TUAT I11. 612-645, hier | 353ff; vgl. II
1ff.



3
und schlafstérend. Seit Menschen in Stédten zusammenleben, gibt es den
Kampf gegen lebensbedrohlichen L&rm.

In der biblischen Version der Flutgeschichte wird erzahlt, dass in die von Gott makellos,
,»sehr gut® geschaffene Welt (Gen 1,31) Gewalt eindringt. Universale Gewalt zerstort
alle Beziehungen, die zwischen den Geschlechtern, zwischen den Generationen,
zwischen den Volkern, zwischen Mensch und Natur. Gott versucht, diese Gewalt
seinerseits mit Vernichtung zu tiberwinden und scheitert daran. Selbst Gott kann Gewalt
nicht mit Gewalt Uberwinden. Die Welt und die Menschen bleiben, wie sie sind (Gen
6,5; 8,21). Gott fangt danach einen neuen Weg mit der Menschheit an, einen Weg, auf
dem wir uns noch heute befinden, das ist der mithsame lange Weg der Z&hmung der
Gewalt durch das Recht (9,1ff). Das, was die babylonische Tradition auf den
unertraglichen Larm der Menschen zurickfihrt, wird hier also grundlegender gefasst.
Aber es ist uniibersehbar, dass die Rolle des Larms, darin aufgehoben bleibt. Es gibt
vielleicht schlimmere Gewalt als Larm, direktere und todlichere, aber Larm ist Gewalt,
ist ein Teil der die Welt beherrschenden universalen Gewalt, die immer wieder aufs
neue zu Uberwinden und zu z&hmen, einzuschréanken und zu begrenzen ist — vor allem
mit den Mitteln des Rechts und den mihsamen Wegen dahin.

Es ist von theologischem Gewicht, dass physischer Larm in der Bibel durchgangig
entscheidendes Merkmal aller chaotischen, zerstérerischen Machte ist. Immer wieder
und mit ganz verschiedenen Worten (hmh, hmm, hamon, schalon, ralam usw.), also sehr
differenziert und prézis, wird das beschrieben. Nach dem damaligen Weltbild ist die
Ordnung, die Leben mdglich macht, von Gott geschaffen worden, indem er die
bedrohlichen Machte des Chaos gebéandigt und in ihre Grenzen verwiesen hat. Sie
drohen aber immer wieder, Ordnung und Leben zu Uberwaltigen und zu vernichten.
Diese Chaosmadchte werden als bedrohliche Fluten beschrieben und zu ihnen gehort
stets unertréglicher Larm. So im 93. Psalm:

Stréme erhoben, Adonaj,

Stréme erhoben ihr Tosen,

Stréme erhoben ihr Brausen.

Uber dem Tosen der Wasser

der méachtigen Brandung des Meers
Ist machtig Adonaj in der Hohe

Ublich ist die Wiedergabe der Worte fiir Lirm im Deutschen mit Worten wie ,,Tosen®
und ,,Brausen®, weil sie sich fiir uns mit Wasserfluten am ehesten verbinden. Es sind
aber Bezeichnungen, die auch sonst fir Geschrei und Gebrll, fir Krach und Larm aller
Art verwendet werden. Mit den gleichen Worten wird an vielen Stellen das bedrohliche
Larmen heranziehender feindlicher Heere geschildert:

Wehe, ein Tosen vieler Volker,

wie das Tosen des Meeres tosen sie.

Wie das Brausen von Wasser brausen sie,

Nationen brausen wie das Brausen vieler Wasser.

Doch Gott schreit sie an, da fliehen sie dahin. (Jes 17,12ff)



4

Geht es um zerstorerische, lebensfeindliche Mdachte und Erfahrungen aller Art, werden
biblisch fast durchgéngig auch Phdnomene des Krachs und L&rms genannt. Beides
héngt auf das Engste zusammen. Wenn Larm einen bestimmten Pegel Uberschreitet, ist
er bedrohlich und zerstérerisch. La&rm gehort zu dem, was die geordnete, schéne und
freundliche Welt, in der es sich zu leben lohnt, immer wieder zu tiberschwemmen und
zu zerstoren droht.

Und so ist es nur konsequent, dass es in der biblischen Vision eines neuen Himmels und
einer neuen Erde, die die Johannesapokalypse aufnimmt, heil3t: ,, Gott wird abwischen
alle Tranen von ihren Augen, und der Tod wird nicht mehr sein, noch Leid noch
Geschrei noch Schmerz wird mehr sein “ (Offb 21,4). Geschrei gehort hier mit Tranen,
Tod und Schmerz zusammen, ganz in der Tradition der Erfahrungen lebensfeindlichen
Larms. Und doch nétigt der hier verwendete Begriff zu einer wichtigen Differenzierung.
Denn kraugé ist keine der tblichen Bezeichnungen fiir den lebensbedrohenden Larm,
sondern steht fur den Hilferuf der eben dadurch bedrohten Menschen. Er und seine
hebréischen Vorlagen bezeichnen das Geschrei der Vergewaltigten und Entrechteten,
das aus Sodom und Ghomorra dringt und Gott zum Einschreiten nétigt (Gen 18,20f). So
wird der Hilfeschrei der Israeliten in Agypten bezeichnet, die zu grausam-harter
Zwangsarbeit gezwungen werden, worauf Gott mit Befreiung, mit dem Exodus reagiert
(Ex 3,7). Das Schreien der Opfer aber ist ja keineswegs unliberhdrbar, als Larm ist es
nicht selten deutlich leiser als das Gebrull derer, die es ausldsen. Mir ist in dem Film
,,ochindlers Liste* zum ersten Mal wirklich bewusst geworden, dass all die Mordtaten
wahrend des Holocaust von unendlichem L&rm, von Gebriill, Befehlen, Hundegebell
und Schussen begleitet war. Die Hilferufe der Opfer, aber auch die moglichen Bedenken
von Tatern wurden so (ibertont und tberspielt. Und das ist auch heute so, wo Ahnliches
passiert. Hier im Larm zu unterscheiden, bleibt uns nicht erspart. Bei den vielen Bildern
todlicher Gewalt, die uns taglich das Fernsehen in die Wohnzimmer tréagt, aus Syrien
derzeit vor allem und von so vielen Stellen unserer Welt, wird der damit verbundene
unendliche Larm aller Art ja meist weggefiltert, samt den meist leiseren Hilferufen. Gott
aber hort auch das leise, das tbertonte und unterdriickte Hilfegeschrei, und wir kénnen
es jedenfalls versuchen. Laut schreit das Blut des ermordeten Abel zu Gott, so heil3t es
mit dem gleichen Wort (Gen 4,10). Eben damit beginnt das Geschrei, dessen Ende die
Offenbarung ankundigt. Wir aber, wir wirden auf diesem Acker nur Totenstille
wahrnehmen. Fir Gott schreit diese Stille laut und uniiberhorbar.

Das alles zeigt mir: Wie andere menschliche Wahrnehmungen &ndern sich auch die des
Larms noch einmal, wenn er mit Gott verbunden wird. So wie die Finsternis ,, bei dir
nicht finster ist, sondern leuchtet wie der Tag* (Ps 139,12), — so kénnen sich Larm und
Stille ineinander verkehren, wenn es um Gott geht.

So gehort zweifellos die Stille zu Gott, das Schweigen. ,, Man lobt dich in der Stille
Ubersetzt Luther den Anfang des 65. Psalms (Ps 65,2). Genauer steht da: ,, Fiir dich ist
Stille Lobgesang. “ Vielleicht ist einfach gemeint, dass das Klagen aufhtren kann, man
nicht mehr zu Gott zu schreien braucht. Im Jerusalemer Tempel war es still, selbst wenn
auflen an ihm gebaut wird (1K6n 6,7), und die tbliche Stille in unseren Kirchen ahmt
das ja nach. Elia muss lernen, dass Gott nicht in den groRen Naturphd&nomenen mit



5
ihrem gewaltigen L&rm gegenwartig ist, sondern in dem, was auf sie folgt. Luther
tibersetzt 1Ko6n 19,12: ,.ein still sanfftes Sausen (1545). Noch im neuesten Kommentar
und in neueren Ubersetzungen klingt es dhnlich: ,.der Klang eines leisen Sduselns‘®.
Doch da steht einerseits gol/Stimme, und dann hart daneben demama/Schweigen. Das
hebt sich auf. Und dann steht da noch ein drittes Wort: dagga/zermalmt, zerstampft.
Stimme + Schweigen — das muss wohl auf etwas sehr Leises deuten. Aber soll und darf
man es so zusammenziehen? Das verdeckt die Harte. Der Gegensatz sollte erkennbar
bleiben: ,,Eine Stimme verschwebenden Schweigens® (Buber), ,,eine Stimme —
hauchdiinn, still “. Aber dann geht es so weiter: Elija horte (v. 13). Alles kommt ja
darauf an, dass Gott letztlich nicht schweigt. ,,.Schweige mir nicht* heif3t eine hdufige
Bitte in den Psalmen’. ,Wenn es nur einmal so ganz stille ware*“ — Rilke meinte, Gott
dann horen zu konnen. Liegt es am heutigen Larmpegel, an den wir uns gewohnt haben,
dass Gott so oft zu schweigen scheint?

Doch um Gott zu héren, ist keineswegs Ruhe immer die VVorbedingung. Denn Gott
spricht auch durch Gerédusche, die von vielen als massiv storender Larm empfunden
werden. ,,Aus dem Mund von Kleinkindern und Sauglingen hast du eine Macht
geschaffen gegen alle, die dich bedrangen, auf dass Feindschaft und Rache
verstummen * (Ps 8,3). Kaum ein menschlicher Laut ist durchdringender und
uniiberhdrbarer als das Geschrei eines Sauglings. Und das muss er ja auch sein, es ist
seine einzige Macht. Er weckt die Mutter und keineswegs nur sie aus dem tiefsten
Schlaf, man kann sich dann schon manchmal vorkommen wie im ,,Hauptquartier des
Larms*. Doch dies Geschrei ist Gottes Stimme und eine der starksten Méchte gegen die
Feinde des Lebens. Doch was ist, wenn diese Stimme Gottes in unseren Gottesdiensten
erklingt? Da sieht es schon wieder ganz anders aus.

Wenn die Bibel von der verheilRenen und erhofften Zukunft Gottes redet, in der ,,das
Geschrei* aufhéren soll, dann geht es keineswegs immer um eine Ruhe, die uns
Larmgeplagten paradiesisch erscheinen mag. Das Heil zeigt sich vielmehr in hdchst
lebendigem Larm. So soll in den zerstorten Stiadten ,,die Stimme des Brautigams und
der Braut* wieder erklingen (Jer 33,11). Wer jemals eine orientalische Hochzeit
mitgemacht hat, wird das gellende Trillern der Frauenstimmen nie vergessen. Nach
Sach 8,5 werden die Platze Jerusalems nicht nur voll von Greisen und Greisinnen sein,
sondern auch ,,voll von Jungen und Madchen, die auf ihren Platzen spielen.* Hier
werden Uberraschend ,,Bilder des irdischen, verganglichen Daseins® zum ,,Symbol der
Erlosung*®, und da gehort der Larm spielender Kinder dazu. Es ist ein paradiesischer
Larm.

,,Wenn es nur einmal so ganz stille wére* — das haben wir manchmal bitter nétig und es
kann gelegentlich ja helfen, die leise Stimme Gottes zu vernehmen. Aber Gott spricht
nicht nur in der Stille oder durch sie, sondern auch im Larm spielender Kinder und
durch schreiende Sauglinge — und wer weil3, durch welchen Larm sonst noch?

5 W. Thiel, Konige, BK IX/2, Lief. 3, Neukirchen 2007, 217; vgl. Einheitslibersetzung..
" Ps 28,1; 35,22; 39,13; 83,2; 109,1
8 Vgl. R. Hanhart, Dodekapropheton 7.1; Sacharjal-8, BK XIV/7.1, 1998, 533.



