
Frank Crüsemann 

Lärm 

Sprengelkonvent Berlin, 5. 6. 2013  

 

 

Ich beginne mit einem Gedicht – und ich denke, damit sind wir bei uns selbst –:  

 

„Wenn es nur einmal so ganz stille wäre.  

Wenn das  Zufällige und Ungefähre  

verstummte und das nachbarliche Lachen,  

… 

dann könnte ich in einem tausendfachen  

Gedanken bis an deinen Rand dich denken …  

um dich an alles Leben zu verschenken.“  

 

Was Rilke1 hier erleidet, die fehlende Stille, die ihn von Gott abhält, und was er erhofft, 

Gott besser denken zu können, das hat manche Ähnlichkeiten mit der Situation bei der 

Vorbereitung einer Predigt. Nicht wenige von Ihnen werden Ähnliches von bestimmten 

Samstagabenden her kennen. „Wenn es nur einmal so ganz stille wäre“ – dann würden 

endlich die richtigen Gedanken kommen und ich könnte sie angemessen zu Papier 

bringen. Wenn man aber nicht gerade an einer viel befahrenen Strasse oder in einer 

Einflugschneise lebt – ist es dann wirklich die Lautstärke, die unsere Konzentration 

stört? Ein anderer Dichter, Franz Kafka, beschreibt die gleiche Lage so:  

 

„Ich will schreiben… Ich sitze in meinem Zimmer im Hauptquartier des Lärms… Alle 

Türen höre ich schlagen, durch ihren Lärm bleiben mir nur die Schritte der zwischen 

ihnen Laufenden erspart… Der Vater durchbricht die Türen meines Zimmers und zieht 

im nachschleppenden Schlafrock durch, aus dem Ofen im Nebenzimmer wird die Asche 

gekratzt… Die Wohnungstür wird aufgeklinkt und lärmt wie aus katarrhalischem Hals 

… jetzt beginnt der zartere, zerstreutere, hoffnungslosere Lärm, von den Stimmen der 

zwei Kanarienvögel angeführt“.  

 

„Großer Lärm“ hat Kafka dieses frühe Prosastück2 überschrieben – abendliche 

Familiengeräusche vor der Erfindung des Radios, von unseren heutigen Lärmmaschinen 

ganz zu schweigen. Was ist es, das einen relativ friedlichen Ort zum „Hauptquartier des 

Lärms“ machen kann? Rilke bleibt selbstkritisch: „Wenn das Geräusch, das meine 

Sinne machen, mich nicht so sehr verhinderte…“ Das Geräusch unserer eigenen Sinne 

ist es, erkennt er, das alltägliche Geräusche in unerträglichen Lärm verwandeln kann.  

 

Damit sind wir bei einem der Phänomene des Lärms angelangt, und es gibt viele davon. 

Wo finden wir eine Orientierung? Von mir werden Sie eine aus der Bibel erwarten. 

Doch – haben Sie es mal versucht? – das stößt zunächst auf Schwierigkeiten. In der 

heutigen Lutherbibel kommt das Wort „Lärm“ selten und nur ganz am Rande vor3, und 

bei Luther selbst fehlt es ganz. Vielleicht ist das der Grund, warum „Lärm“ kein 

                                                 
1  1899, Das Stundenbuch. Vom mönchischen Leben, Sämtliche Werke Bd 1, 1955. 256. Für den Hinweis auf dies Gedicht 

danke ich Frau Dr. Renate Schernus. 
2 Tagebuch 5. Nov. 1911, veröffentlicht unter dem Titel „Großer Lärm“ in: Herderblätter 1, Okt. 2012. 
3 1Sam 4,14; Hi 39,7; Jes 5,13f.; 13,4; 22,2; 66,6; Jer 3,23; 4,19; Mk 5,39. 



 2 

theologischer Begriff zu sein scheint und anders als etwa „Langeweile“ kaum des 

theologischen Nachdenkens wert. Doch der Befund hat rein sprachgeschichtliche 

Gründe. Das Wort gab es zu Luthers Zeiten im Deutschen praktisch noch nicht. „Zu den 

Waffen – al arme“ – dieser Ruf aus romanischem Sprachgebrauch in der burgundischen 

Dialektvariante „al erme“ ist sein Ursprung4. Das Wort ist dementsprechend durch und 

durch martialisch, stets mit Krieg und Gewalt verbunden. Es hat sich wohl über die 

Landsknechtssprache erst langsam durchgesetzt. An den Stellen, wo die Revisionen der 

Lutherbibel gelegentlich „Lärm“ eingeführt haben, steht bei Luther selbst 

„getüm(m)el“, ein Wort das seine lautliche Seite inzwischen verloren hat, oder 

„gedöns“. Ist Lärm also kein biblisches Thema? Im Gegenteil, ein großes, aber man 

muss ein wenig über die Bande spielen. 

 

Ich möchte Ihnen dazu einige Zeilen eines alten Mythos vorlesen. 

 

Die Menschen wurden immer mehr, 

das Land lärmte wie Stiere, 

durch ihr lautes Tun geriet der Gott in Unruhe 

Enlil hörte ihr Geschrei, 

er sprach zu den großen Göttern: 

Zu lästig wird mir das Geschrei der Menschen, 

infolge ihres lauten Tuns entbehre ich den Schlaf5. 

 

Und so gibt der oberste Gott den anderen Gottheiten den Befehl, die zu lauten 

Menschen zu bestrafen, zuerst mit Krankheiten, dann mit Dürre und Hunger. Daraus 

erwachsen weitere Konflikte. Doch der Lärm, der die Götter nicht schlafen lässt, hört  

nicht auf, und so beschließt die Versammlung der Götter die gesamte Menschheit durch 

eine Flut zu vernichten. Nur einer der Götter rettet heimlich den Helden, nach dem das 

Epos benannt ist: Atramchasis. Dieser große altbabylonische Mythos, entstanden 

vermutlich zu Beginn des 2. Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung, enthält, wie Sie 

gemerkt haben, eine  Parallele zur biblischen Sintfluterzählung. Das Motiv der 

Vernichtung der Menschheit durch eine Flut und ein Neuanfang durch eine einzelne 

Familie gibt es weltweit in einer Fülle von Varianten und es verarbeitet 

anthropologische Grunderfahrungen und tiefsitzende traumatische Ängste. Das jeweils 

Besondere dieser Fassungen liegt nicht zuletzt in den unterschiedlichen Gründen, 

warum die Menschheit fast ausgelöscht wird. Sie zeigen jeweils aktuelles Nachdenken 

über kulturelle Bedrohungen und menschliche Schuld. In Babylonien, der Wiege 

menschlicher Hochkultur, ist es Lärm, zunehmender, unerträglicher Krach, den die 

Menschen machen und der die Götter nicht schlafen lässt und zornig macht. Dahinter 

stehen die Anfänge einer Stadtkultur. Uruk, die Megacity, und andere Städte des 

Zweistromlandes waren die ersten in der Menschheitsgeschichte. Wie weit weg sind sie 

von unseren Möglichkeiten und Erfahrungen, ohne Lautsprecher, ohne Maschinen, ohne 

Autos, ohne Flugzeuge. „Kein Laut der aufgeregten Zeit drang noch in diese 

Einsamkeit“ - sollte man denken. Aber Marktgeschrei, kreischende Wagen, Tiergebrüll, 

besoffene Jugendliche, nächtliches Singen und Grölen gab es bereits und es war ruhe- 

                                                 
4 Vgl. Art. Lärm, Grimmsches Wörterbuch, Bd 12, 1885, 202ff. 
5 Der altbabylonische Atramchasis-Mythos, Einl. Und Übersetzung W. v. Soden, TUAT III. 612-645, hier I 353ff; vgl. II 

1ff. 



 3 

und schlafstörend. Seit Menschen in Städten zusammenleben, gibt es den 

Kampf gegen lebensbedrohlichen Lärm.  

 

In der biblischen Version der Flutgeschichte wird erzählt, dass in die von Gott makellos, 

„sehr gut“ geschaffene Welt (Gen 1,31) Gewalt eindringt. Universale Gewalt zerstört 

alle Beziehungen, die zwischen den Geschlechtern, zwischen den Generationen, 

zwischen den  Völkern, zwischen Mensch und Natur. Gott versucht, diese Gewalt 

seinerseits mit Vernichtung zu überwinden und scheitert daran. Selbst Gott kann Gewalt 

nicht mit Gewalt überwinden. Die Welt und die Menschen bleiben, wie sie sind (Gen 

6,5; 8,21). Gott fängt danach einen neuen Weg mit der Menschheit an, einen Weg, auf 

dem wir uns noch heute befinden, das ist der mühsame lange Weg der Zähmung der 

Gewalt durch das Recht (9,1ff). Das, was die babylonische Tradition auf den 

unerträglichen Lärm der Menschen zurückführt, wird hier also grundlegender gefasst. 

Aber es ist unübersehbar, dass die Rolle des Lärms, darin aufgehoben bleibt. Es gibt 

vielleicht schlimmere Gewalt als Lärm, direktere und tödlichere, aber Lärm ist Gewalt, 

ist ein Teil der die Welt beherrschenden universalen Gewalt, die immer wieder aufs 

neue zu überwinden und zu zähmen, einzuschränken und zu begrenzen ist – vor allem 

mit den Mitteln des Rechts und den mühsamen Wegen dahin. 

 

Es ist von theologischem Gewicht, dass physischer Lärm in der Bibel durchgängig 

entscheidendes Merkmal aller chaotischen, zerstörerischen Mächte ist. Immer wieder 

und mit ganz verschiedenen Worten (hmh, hmm, hamon, scha)on, ra(am usw.), also sehr 

differenziert und präzis, wird das beschrieben. Nach dem damaligen Weltbild ist die 

Ordnung, die Leben möglich macht, von Gott geschaffen worden, indem er die 

bedrohlichen Mächte des Chaos gebändigt und in ihre Grenzen verwiesen hat. Sie 

drohen aber immer wieder, Ordnung und Leben zu überwältigen und zu vernichten. 

Diese Chaosmächte werden als bedrohliche Fluten beschrieben und zu ihnen gehört 

stets unerträglicher Lärm. So im 93. Psalm: 

 

Ströme erhoben, Adonaj,  

Ströme erhoben ihr Tosen, 

Ströme erhoben ihr Brausen. 

Über dem Tosen der Wasser 

der mächtigen Brandung des Meers 

Ist mächtig Adonaj in der Höhe 

 

Üblich ist die Wiedergabe der Worte für Lärm im Deutschen mit Worten wie „Tosen“ 

und „Brausen“, weil sie sich für uns mit Wasserfluten am ehesten verbinden. Es sind 

aber Bezeichnungen, die auch sonst für Geschrei und Gebrüll, für Krach und Lärm aller 

Art verwendet werden. Mit den gleichen Worten wird an vielen Stellen das bedrohliche 

Lärmen heranziehender feindlicher Heere geschildert: 

 

Wehe, ein Tosen vieler Völker, 

wie das Tosen des Meeres tosen sie. 

Wie das Brausen von Wasser brausen sie, 

Nationen brausen wie das Brausen vieler Wasser. 

Doch Gott schreit sie an, da fliehen sie dahin. (Jes 17,12ff) 



 4 

 

Geht es um zerstörerische, lebensfeindliche Mächte und Erfahrungen aller Art, werden 

biblisch fast durchgängig auch Phänomene des Krachs und Lärms genannt. Beides 

hängt auf das Engste zusammen. Wenn Lärm einen bestimmten Pegel überschreitet, ist 

er bedrohlich und zerstörerisch. Lärm gehört zu dem, was die geordnete, schöne und 

freundliche Welt, in der es sich zu leben lohnt, immer wieder zu überschwemmen und 

zu zerstören droht. 

 

Und so ist es nur konsequent, dass es in der biblischen Vision eines neuen Himmels und 

einer neuen Erde, die die Johannesapokalypse aufnimmt, heißt: „Gott wird abwischen 

alle Tränen von ihren Augen, und der Tod wird nicht mehr sein, noch Leid noch 

Geschrei noch Schmerz wird mehr sein“ (Offb 21,4). Geschrei gehört hier mit Tränen, 

Tod und Schmerz zusammen, ganz in der Tradition der Erfahrungen lebensfeindlichen 

Lärms. Und doch nötigt der hier verwendete Begriff zu einer wichtigen Differenzierung. 

Denn kraugé ist keine der üblichen Bezeichnungen für den lebensbedrohenden Lärm, 

sondern steht für den Hilferuf der eben dadurch bedrohten Menschen. Er und seine 

hebräischen Vorlagen bezeichnen das Geschrei der Vergewaltigten und Entrechteten, 

das aus Sodom und Ghomorra dringt und Gott zum Einschreiten nötigt (Gen 18,20f). So 

wird der Hilfeschrei der Israeliten in Ägypten bezeichnet, die zu grausam-harter 

Zwangsarbeit gezwungen werden, worauf Gott mit Befreiung, mit dem Exodus reagiert 

(Ex 3,7). Das Schreien der Opfer aber ist ja keineswegs unüberhörbar, als Lärm ist es 

nicht selten deutlich leiser als das Gebrüll derer, die es auslösen. Mir ist in dem Film 

„Schindlers Liste“ zum ersten Mal wirklich bewusst geworden, dass all die Mordtaten 

während des Holocaust von unendlichem Lärm, von Gebrüll, Befehlen, Hundegebell 

und Schüssen begleitet war. Die Hilferufe der Opfer, aber auch die möglichen Bedenken 

von Tätern wurden so übertönt und überspielt. Und das ist auch heute so, wo Ähnliches 

passiert. Hier im Lärm zu unterscheiden, bleibt uns nicht erspart. Bei den vielen Bildern 

tödlicher Gewalt, die uns täglich das Fernsehen in die Wohnzimmer trägt, aus Syrien 

derzeit vor allem und von so vielen Stellen unserer Welt, wird der damit verbundene 

unendliche Lärm aller Art ja meist weggefiltert, samt den meist leiseren Hilferufen. Gott 

aber hört auch das leise, das übertönte und unterdrückte Hilfegeschrei, und wir können 

es jedenfalls versuchen. Laut schreit das Blut des ermordeten Abel zu Gott, so heißt es 

mit dem gleichen Wort (Gen 4,10). Eben damit beginnt das Geschrei, dessen Ende die 

Offenbarung ankündigt. Wir aber, wir würden auf diesem Acker nur Totenstille 

wahrnehmen. Für Gott schreit diese Stille laut und unüberhörbar.  

 

Das alles zeigt mir: Wie andere menschliche Wahrnehmungen ändern sich auch die des 

Lärms noch einmal, wenn er mit Gott verbunden wird. So wie die Finsternis „bei dir 

nicht finster ist, sondern leuchtet wie der Tag“ (Ps 139,12), – so können sich Lärm und 

Stille ineinander verkehren, wenn es um Gott geht.  

 

So gehört zweifellos die Stille zu Gott, das Schweigen. „Man lobt dich in der Stille“ 

übersetzt Luther den Anfang des 65. Psalms (Ps 65,2). Genauer steht da: „Für dich ist 

Stille Lobgesang.“ Vielleicht ist einfach gemeint, dass das Klagen aufhören kann, man 

nicht mehr zu Gott zu schreien braucht. Im Jerusalemer Tempel war es still, selbst wenn 

außen an ihm gebaut wird (1Kön 6,7), und die übliche Stille in unseren Kirchen ahmt 

das ja nach. Elia muss lernen, dass  Gott nicht in den großen Naturphänomenen mit 



 5 

ihrem gewaltigen Lärm gegenwärtig ist, sondern in dem, was auf sie folgt. Luther 

übersetzt 1Kön 19,12: „ein still sanfftes Sausen“ (1545). Noch im neuesten Kommentar 

und in neueren Übersetzungen klingt es ähnlich: „der Klang eines leisen Säuselns“6. 

Doch da steht einerseits qol/Stimme, und dann hart daneben demama/Schweigen. Das 

hebt sich auf. Und dann steht da noch ein drittes Wort: daqqa/zermalmt, zerstampft. 

Stimme + Schweigen – das muss wohl auf etwas sehr Leises deuten. Aber soll und darf 

man es so zusammenziehen? Das verdeckt die Härte. Der Gegensatz sollte erkennbar 

bleiben: „Eine Stimme verschwebenden Schweigens“ (Buber), „eine Stimme – 

hauchdünn, still“. Aber dann geht es so weiter: Elija hörte (v. 13). Alles kommt ja 

darauf an, dass Gott letztlich nicht schweigt. „Schweige mir nicht“ heißt eine häufige 

Bitte in den Psalmen7. „Wenn es nur einmal so ganz stille wäre“ – Rilke meinte, Gott 

dann hören zu können. Liegt es am heutigen Lärmpegel, an den wir uns gewöhnt haben, 

dass Gott so oft zu schweigen scheint?  

 

Doch um Gott zu hören, ist keineswegs Ruhe immer die Vorbedingung. Denn Gott 

spricht auch durch Geräusche, die von vielen als massiv störender Lärm empfunden 

werden. „Aus dem Mund von Kleinkindern und Säuglingen hast du eine Macht 

geschaffen gegen alle, die dich bedrängen, auf dass Feindschaft und Rache 

verstummen“ (Ps 8,3). Kaum ein menschlicher Laut ist durchdringender und 

unüberhörbarer als das Geschrei eines Säuglings. Und das muss er ja auch sein, es ist 

seine einzige Macht. Er weckt die Mutter und keineswegs nur sie aus dem tiefsten 

Schlaf, man kann sich dann schon manchmal vorkommen wie im „Hauptquartier des 

Lärms“. Doch dies Geschrei ist Gottes Stimme und eine der stärksten Mächte gegen die 

Feinde des Lebens. Doch was ist, wenn diese Stimme Gottes in unseren Gottesdiensten 

erklingt? Da sieht es schon wieder ganz anders aus.  

 

Wenn die Bibel von der verheißenen und erhofften Zukunft Gottes redet, in der „das 

Geschrei“ aufhören soll, dann geht es keineswegs immer um eine Ruhe, die uns 

Lärmgeplagten paradiesisch erscheinen mag. Das Heil zeigt sich vielmehr in höchst 

lebendigem Lärm. So soll in den zerstörten Städten „die Stimme des Bräutigams und 

der Braut“ wieder erklingen (Jer 33,11). Wer jemals eine orientalische Hochzeit 

mitgemacht hat, wird das gellende Trillern der Frauenstimmen nie vergessen. Nach 

Sach 8,5 werden die Plätze Jerusalems nicht nur voll von Greisen und Greisinnen sein, 

sondern auch „voll von Jungen und Mädchen, die auf ihren Plätzen spielen.“ Hier 

werden überraschend „Bilder des irdischen, vergänglichen Daseins“ zum „Symbol der 

Erlösung“8, und da gehört der Lärm spielender Kinder dazu. Es ist ein paradiesischer 

Lärm.  

 

„Wenn es nur einmal so ganz stille wäre“ – das haben wir manchmal bitter nötig und es 

kann gelegentlich ja helfen, die leise Stimme Gottes zu vernehmen. Aber Gott spricht 

nicht nur in der Stille oder durch sie, sondern auch im Lärm spielender Kinder und 

durch schreiende Säuglinge – und wer weiß, durch welchen Lärm sonst noch? 

                                                 
6 W. Thiel, Könige, BK IX/2, Lief. 3, Neukirchen 2007, 217; vgl. Einheitsübersetzung.. 
7 Ps 28,1; 35,22; 39,13; 83,2; 109,1 
8 Vgl. R. Hanhart, Dodekapropheton 7.1; Sacharja1-8, BK XIV/7.1, 1998, 533. 


