. <

, /

N

i
i

mEa




Herausgegeben von

Evangelisches Dekanat Mainz

Kaiserstr. 37

55116 Mainz

Redaktion: Dr. Lisa Niemeyer/Offentlichkeitsarbeit
Fotos: ©gerhard.fleischer/augenmass@me.com
Rekonstruktionen: Architectura Virtualis, Darmstadt
Umschlag: semardesign

www.alter-dom-mainz.de

Mainz 2022



mailto:augenmass@me.com
http://www.alter-dom-mainz.de/

Alter Dom St. Johannis Mainz

Eine Geschichte

EVANGELISCHES DEKANAT
MAINZ



Inhalt

Der Alte Dom St. Johannis als Brennpunkt der Geschichte............cccoeeiieiiiiiiieee, 1
GeSChiChtlicher UDEIBICK .............ooueveeeeeeeeee e 2
Anfange im Dunkeln (Spatantike und Friihmittelalter)............cooooveieieiiieiiceceeee, 2
Zentrum des Aufstiegs der Erzbischofe von Mainz (8.-10. Jahrhundert) .............cccocevee. 2
Vom Dom zum AIten DOM (975=T036).......ccoccverieriiriieieeeieetectee ettt 3
Der Alte Dom im Schatten des Doms (1036=1552).........c.ccurueririeirieirieieieeeeeeeeee e 4
Zwei Stifte unter einem Dach (1552=1792) ......c.oovioeeieceeeeeeeee e 6
Das Ende des Stifts und Zeiten des Ubergangs (1792-1828).........cccoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenn 7
Ein neuer Anfang als evangelische Kirche (seit 1828)..........cccoeivuivieieicicieeceeeeee, 8
Der Kirchenbau: Geschichte und Debatte..............cooiiiiiiiiie e, 10
Baugeschichte: Dialog von Stein und TeXt..........oooviiiiiiiiieeeeece e 10
Diskussion um die Stellung als AREIr DOM ..........oooviiiiieie e 16
Kirche im Wandel der ZEIteN ..ot 20
Taufe UNA GlAUDE.......c..oeiiiieee e 20
Taufe und Mission: Die Franken und Bonifatius............cccoooerereiiiininineecceee 20
Bischofe als Trager des GIaUbeNs ..........ccoeeviiiiic e 23
Geistliches LeDen vOr Ot ..........ooui e 26
Alter Dom - neuer Dom, evangelisch - katholisch: Verbindendes und Konflikte................ 33
POlitik UND MACRT.......oei e e 38
Geistliche als Politiker — im Dienst des Herrschers und mit eigener Agenda .................... 38

St. Johannis als Kronungskirche: Die Herrscherweihe 1002 und 1024...............ccvveanee.e. 41

Das Stift im Streit: Positionierung in Konflikten und Kriegen...........c..ccoeeeieeiicieeeiene. 45

Ein Kanoniker als ReVOIULIONAT ..........c.ooiiiiiieee e 48
Evangelische Gemeindegriindung von unten und Forderung von oben...............cc..cc......... 50

Dunkle Zeiten im NationalSOZIaliSIMUS .......ooeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaees 53



LEDEN UNA TOU e 56

Leben und Zusammenleben am Stift ... 56
Evangelisches Gemeindeleben ..............ooouvioiiiiiiice e 58

Der Mammon: Einkiinfte und AuSGaben ............ccoooiiiiiiceee e 60
Tod, Begrabnis, EFINNEIUNG..........ccoeiiiiie ettt et e 65
LiteraturVerZEICRNIS ... ettt sttt et sneens 69
ATIGEMEBIN <.ttt ettt ettt ettt e s b et e e et e et e bt e b e e enee 69
FESTSCRIIFLON ..ttt 69
St. Johannis UNd St. VIKIOT .......ouiiieee e 69

INBCRWEISE ...ttt ettt e e e e e e eeeeeeeaees 71



Der Alte Dom St. Johannis als Brennpunkt der Geschichte

Die Kirche St. Johannis in Mainz ist eine der dltesten erhaltenen christlichen Kirchen nordlich der
Alpen und nach dem Trierer Dom die alteste Bischofskirche Deutschlands. Diese
Ausnahmestellung verschafft ihr in Verbindung mit der vielfaltigen Nutzung in spaterer Zeit eine

einzigartige Bedeutung.

Am Platz der heutigen St. Johanniskirche lasst sich fiir anndhernd zwei Jahrtausende
menschliches Wirken nachweisen, davon die meiste Zeit im Streben nach und im Dienst fiir Gott.
Auf Gebauden aus der romischen Kaiserzeit entstanden GroRbauten, die mdglicherweise schon
in der Spatantike als Kirche fungierten. Sie war fiir liber ein halbes Jahrtausend der Sitz des
Mainzer Erzbischofs und fiir eine noch langere Zeit Stiftskirche (1036-1792/93). Nach einem
kurzen Zwischenspiel als Militardepot ist sie seit bald zwei Jahrhunderten Heimat der
evangelischen Kirchengemeinde. Auferdem bot sie nach der Zerstorung der Kirche des St.
Viktorstifts dieser Gemeinschaft fiir zweieinhalb Jahrhunderte eine neue Heimat und gibt so dem

Verlorenen und Untergegangenen einen neuen Erinnerungsraum.

Der Alte Dom St. Johannis ist ein Ort des Glaubens und ein Ort der Geschichte. Seine sakrale
Bedeutung stammt von den Menschen, die hier Gott gesucht und gefunden haben und weiterhin
suchen und finden. Seine historische Bedeutung ergibt sich aus seiner vielfaltigen Verflechtung
mit der europdischen Geschichte, der Geschichte des Erzbistums Mainz sowie der Stadt Mainz.
So wird St. Johannis zum Spiegel der Stadtgeschichte, aber auch zu einem Brennpunkt der

europdischen Geschichte seit der Romerzeit.

Im Folgenden wird zunichst ein Uberblick der Geschichte der Kirche gegeben, von ihren
romischen Vorgangerbauten bis zur Gegenwart. AnschlieRend sollen die Baugeschichte und die
wissenschaftliche Debatte um ihre Nutzung nachgezeichnet werden. Daraufhin werden anhand
der Themenfelder Taufe und Glaube, Politik und Macht sowie Leben und Tod verschiedene
Ereignisse, Personen und Entwicklungen vertiefend behandelt und in den groReren Kontext
eingeordnet. Dabei wird keine erschopfende Behandlung der einzelnen Themen angestrebt, wohl

aber eine Ausleuchtung der vielfaltigen geschichtlichen Facetten dieses Ortes.



Geschichtlicher Uberblick

Anfange im Dunkeln (Spatantike und Friihmittelalter)

Das Dunkel, in dem die Anfdnge der Johanniskirche liegen, wird nur durch vereinzelte
Lichtstrahlen durchbrochen. Die friihe Geschichte der Kirche lasst sich jedoch aus ihrer Rolle als
Bischofskirche erhellen, wenn auch erst ab dem 4. Jahrhundert. Schon zuvor diirfte es in der
romischen Provinzhauptstadt Mainz Christen gegeben haben, unter den Soldaten im Legionslager
ebenso wie unter den Bewohnern der Zivilsiedlung. Zu dieser Zeit standen an der Stelle der
heutigen Johanniskirche mehrere Gebdude, zuletzt ein GroRbau mit massiven Mauern von

unbekannter Funktion, der schon im 5. Jahrhundert als Bischofskirche gedient haben konnte.

Wiederholte Angriffe durch Germanen brachten Tod und Zerstdrung (besonders 368 und 406/07);
einer der friihesten namentlich bekannten Bischofe, Aureus, fiel den Hunnen zum Opfer (436/51).
Doch auch nach der baldigen Machtiibernahme durch die Franken in der Mitte des 5. Jahrhunderts
lebten weiterhin Christen in Mainz. Zu einem Aufschwung kam es unter Bischof Sidonius (t nach
580). Er war aus dem siidlichen Gallien an den Rhein gekommen und sorgte dort fiir die
Erneuerung bestehender Kirchen und die Errichtung neuer Gotteshauser. Patron der Mainzer
Bischofskirche war der heilige Martin, der als romischer Soldat gedient, spater Bischof von Tours
geworden war und bald zum Reichsheiligen der Franken aufstieg. Das romische Mainz war

frankisch geworden.

Zentrum des Aufstiegs der Erzbischofe von Mainz (8.-10.

Jahrhundert)

Zu Beginn des 8. Jahrhunderts schickte sich der Angelsache Winfried an, die Gebiete dstlich des
Rheins zu christianisieren. Unterstiitzt wurde er dabei durch den frankischen Konig und den Papst,
der ihm den Namen Bonifatius verlieh. Nach einer liber zwei Jahrzehnte wahrenden
Missionstatigkeit erhielt Bonifatius das Bistum Mainz. Mit der Erhebung zum Erzbistum unter
dem Nachfolger Lullus standen die Mainzer Erzbischofe fortan einer Kirchenprovinz vor, die sich
schlieBlich von der Nahe der Nordseegegend bis zu den Alpen erstreckte und auch die neu

gegriindeten Bistiimer im Osten umfasste.



Auf Synoden wirkten die Erzbischofe auf die Forderung des Glaubens und der Bildung hin und
trafen Regelungen fiir das Leben der Kleriker wie der Laien. Unter Hrabanus Maurus (847-856)
kam es zu intensiven theologischen Auseinandersetzungen um die Pradestinationslehre und das
Abendmahlverstandnis. Auch politisch kam den Erzbischofen im ostfrankischen Reich eine
immer groRere Rolle zu. Die Konige iibertrugen ihnen Besitzungen und Einkiinfte, was ihre
weltliche Macht weiter steigerte. So konnten sie auch auf die Konigserhebung selbst Einfluss
ausiiben, beginnend mit Hatto I. (891-913).

Diese Entwicklung setzte sich im 10. Jahrhundert fort. Die Mainzer Erzbischofe wurden zu
zentralen Stiitzen der Konige und Kaiser. Auch bei der Durchfiihrung der Herrscherweihe
beanspruchten sie gegeniiber ihren Amtsbriidern aus Koln und Trier die zentrale Rolle. So
entstand der mafRgebliche Text, der den Ablauf der Kronung und Salbung regelte, um das Jahr
960 im Mainzer Kloster St. Alban. Bald darauf schien die Zeit reif, das Kronungsrecht endgiiltig

nach Mainz zu holen.

Vom Dom zum Alten Dom (975-1036)

Mit Willigis trat 975 ein Mann an die Spitze des Erzbistums, der von Anfang an GroRes vorhatte.
Vom Papst lieR er sich seinen Vorrang vor den iibrigen Geistlichen bestatigen und begann bald
mit dem Bau eines neuen Doms. Dieser entstand auf freier Flache ostlich der bestehenden
Bischofskirche als Neubau und nicht wie andernorts als Umbau und Erweiterung. Diese neue
Kathedralgruppe, die aus dem alten Dom (St. Johannis), dem neuen Dom (St. Martin) und einer
Vorkirche (St. Mariengreden) bestand, war von riesigen Ausmalen. Sie war steingewordener
Ausdruck des Selbstverstandnisses, nordlich der Alpen als oberster Geistlicher nach dem Papst

zu fungieren.

Die Moglichkeit, dies auch auf der politischen Ebene umzusetzen, bot sich beim
Herrscherwechsel des Jahres 1002. Da der neue Dom noch nicht fertig gestellt war, fand die
Kronung im alten Dom statt. Dies war auch bei der nachsten Konigserhebung 1024 der Fall, weil
der neue Dom im Jahre 1009 bei der Weihe abgebrannt und noch nicht wiederaufgebaut war. So
wurden die beiden Konige Heinrich Il. und Konrad Il. nicht in den neuen Hallen geweiht, sondern

in der altehrwiirdigen Bischofskirche im Schatten der GroRbaustelle.



Auch als Grabstatte sollte der alte Dom bald Verwendung finden. Erzbischof Erkanbald wurde hier
1021 beigesetzt. Sein Vorganger Willigis hatte dagegen die Kirche des St. Stephansstifts zu
seiner letzten Ruhestatte erwahlt, das er ebenso wie das Stift St. Viktor gegriindet hatte. Mit Maria
auf dem Felde/Heiligkreuz folgte unter Erkanbald eine weitere Stiftskirche, in Erganzung zu dem
schon etwas ldnger bestehenden Petersstift. Wie ein Ring umgaben diese Kirchen mit ihren
Klerikergemeinschaften die Kathedrale im Zentrum der Stadt. Der Wiederaufbau des zerstorten
Doms kam 1036 unter Erzbischof Bardo zum Abschluss. Auch er richtete ein neues Stift ein und
stattete es mit Besitzungen aus. Die Heimat dieser Griindung war die alte Bischofskirche selbst.

Aus dem St. Martin geweihten Dom wurde die Stiftskirche St. Johannis.

Der Alte Dom im Schatten des Doms (1036-1552)

Das Johannisstift war eine Gemeinschaft von zwolf Weltgeistlichen, die gemeinsam lebten und
den Gottesdienst feierten. Mit dem neuen Dom war die Kirche durch einen Gang verbunden, der
Paradies genannt wurde. Da es im 11. Jahrhundert zu weiteren Dombréanden kam, diirfte St.
Johannis zeitweise auch von den Domkanonikern genutzt worden sein. Innerhalb der Hierarchie
der Mainzer Stifte nahm St. Johannis gleichwohl nur den siebten und spater sogar nur den achten

Platz ein.

Das Stift hatte Besitzungen und Einkiinfte innerhalb der Stadt Mainz und im Umland, aber auch
im heutigen Hessen. Ausgehend von der breit gestreuten Erstausstattung war man bemiiht, eine
Besitzkonzentration in mdglichst geringer Entfernung zu erreichen. Durch Schenkungen wurde
der Stiftsbesitz vermehrt und durch Stiftungen mehrere Vikare eingesetzt, um zu bestimmten
Anlassen Messen zu feiern. Infolge der Universitatsgriindung 1477 musste allerdings - wie bei
anderen Stiften auch - eine Pfriinde umgewidmet werden, die fortan einem Angehdrigen der
Artistenfakultat zustand. Auch Kriege und die Reformation fiihrten im Laufe der Zeit zu EinbuRen

an Einkiinften.

Die Leitung des Stifts hatte zunachst der Propst inne. Dieses Amt wurde jedoch schon bald mit
der Wirde des Domkustos verbunden und sein Inhaber vor allem fiir erzbischofliche
Verwaltungsaufgaben herangezogen (das St. Johannis zugeordnete Archidiakonat lag im Umfeld
des Vogelbergs). So ging die Vermdgensverwaltung bald auf das Kapitel iiber, dem nun der Dekan

vorstand; weitere Prdlaten waren der Scholaster und der Kantor. Das gemeinschaftliche Leben,

4



die Vita communis, wurde im 13. Jahrhundert aufgegeben, die Stiftsangehorigen verfiigten nun
iber eigene Hauser. Fiir die Betreuung der dort lebenden Menschen gab es einen eigenen Pfarrer,
der auch fiir die Seelsorge der Stiftsmitglieder zustandig war. Am Vorabend der Reformation war

die Johanniskirche aufRerdem die Heimat dreier Bruderschaften.

Die Sorge um den Erhalt und Ausbau der Kirche fiihrte dazu, dass zeitweise vakante Pfriinden fiir
zwei Jahre unbesetzt blieben, um die Einkiinfte fiir den Bau zu nutzen. Auerdem wurde fiir neue
Kanoniker beim Eintritt eine gesonderte Abgabe an die Kirchenfabrik fallig, den fiir bauliche
Belange vorgesehenen Fonds. Eine Finanzierungsmaglichkeit von auBen stellten die Ablasse dar,
die im 13. und 14. Jahrhundert mehrfach gewahrt wurden. In den groBen politischen
Auseinandersetzungen zwischen Kaiser und Erzhischof (1240er, 1330/40er Jahre) sowie
zwischen zwei konkurrierenden Erzbischdfen (1459-1463) ergriffen die Stiftsangehdrigen
ebenso Position wie im Konflikt zwischen Klerus und Stadt in der ersten Halfte des 14.
Jahrhunderts.

Die Reformation traf in Mainz auf einen Erzbischof, der ihr zu Beginn durchaus aufgeschlossen
gegeniiberstand, ja ungewollt sogar einen wichtigen Anteil an ihrem Aufkommen hatte. Albrecht
von Brandenburg aus dem Geschlecht der Hohenzollern war bereits Erzbischof von Magdeburg,
eine Wiirde, die er auch nach seiner Wahl zum Erzbischof von Mainz 1514 behalten wollte. Die
kostspielige Ausnahmeregelung, die er hierfiir beim Papst erlangte, versuchte er durch moglichst
viele Abldsse zu finanzieren, die von den Kommissaren teilweise marktschreierisch beworben
wurden. Dies rief den Widerstand Martin Luthers hervor, dessen diesheziigliche Thesen sich bald

zu einem umfassenden Angriff gegen die bestehende Kirche ausweiteten.

Dieses Ziel einer Erneuerung der Kirche verfolgten auch Fabricius Capito, seit 1520 Domprediger
in Mainz, und sein Schiiler Caspar Hedio sowie weitere Kleriker. Im Herbst 1523 verbot der
Erzbischof jedoch jegliche lutherische Predigt und die Verbreitung der lutherischen Schriften.
Unterstiitzt wurde Albrecht dabei von seinem engen Vertrauten, dem Domkustos Thomas von
Rieneck, der in dieser Funktion auch Propst von St. Johannis war. Schon 1514 hatte er die Mainzer
Gesandtschaft nach Rom angefiihrt und erfolgreich die Kumulation der beiden Erzbistiimer
verhandelt. 1525 wirkte er malgeblich an einer Mainzer Provinzialsynode mit, in der das
Domkapitel ein entschiedenes Vorgehen gegen die Luthersche Lehre beschloss. Das Erzbistum

Mainz blieb katholisch, die neue Lehre konnte in der Stadt keinen Ful} fassen.



Zwei Stifte unter einem Dach (1552-1792)

Kriegerische Auseinandersetzungen in der Mitte des 16. Jahrhunderts bedeuteten fiir das
Johannisstift einschneidende Anderungen in Form neuer Mitbewohner. So hatte Markgraf
Albrecht Il. Alcibiades von Brandenburg-Kulmbach nach seiner Beteiligung am Fiirstenaufstand
gegen den Kaiser und der darauffolgenden Anerkennung des Protestantismus (Passauer Vertrag)
eigenstandig den Krieg fortgesetzt und sich auch gegen die rheinischen Bischofe gewandt. Die
Stadt Mainz kapitulierte im Sommer 1552, es kam zu Pliinderungen und Brandschatzung sowie
zur Einfiihrung des evangelischen Kultus. Als bald darauf der Kaiser mit seinen Truppen nahte,
zog der Markgraf wieder ab, nicht jedoch ohne mehrere auerhalb der Stadt gelegene Kloster und

Stifte niederzubrennen.

Eine dieser zerstorten Kirchen war das Stift St. Viktor in Weisenau. Im 8. Jahrhundert wurde hier
erstmals eine Kapelle erwahnt. Sie war einem Angehdrigen der legendenhaften Thebdischen
Legion geweiht, der zu Beginn des 4. Jahrhunderts das Martyrium erlitten haben soll (Victor von
Solothurn/Victor von Xanthen). In den 990er-Jahren griindete Erzbischof Willigis das Stift, das
mit 19 Kanonikern und dhnlich vielen Vikaren zu den reicheren Mainzer Stiften gehorte. Wie in St.
Johannis erlangte das Kapitel im 13. Jahrhundert die Selbstverwaltung der Giiter, wahrend die
Vita communis aufgegeben wurde. Die exponierte Lage auBerhalb der Stadtmauern fiihrte 1329
im Zuge eines Konflikts um die Erzbischofswiirde zur weitgehenden Zerstorung des Stifts. Die
Stadt Mainz wurde hierfiir vom Kaiser zu einer hohen Geldstrafe verurteilt, deren Entrichtung

jedoch auch iiber ein Jahrhundert spater noch nicht erfolgt war.

Das Viktorstift konnte sich von der Zerstorung zwar zeitweise erholen, doch neu befestigt wurde
es nicht mehr. Bei spateren kriegerischen Auseinandersetzungen mussten die Kanoniker daher
stets in die Stadt fliehen, zuletzt 1552. Dieser Zerstorung fiel auch die nahe gelegene Werkstatt
des Buchdruckers Franz Behem zum Opfer - eine Verbindung mit Tradition, war doch schon

Johannes Gensfleisch, genannt Gutenberg, Mitglied der Bruderschaft am Stift gewesen.

So zogen im Herbst 1552 die Angehorigen des Viktorstifts in St. Johannis ein, ohne dass die
Modalititen dieses Zusammenlebens genauer geregelt worden wiren. Aus der Ubergangslsung
wurde ein fast zweieinhalb Jahrhunderte wahrender Dauerzustand. Es war kein konfliktfreies
Nebeneinander, inshesondere wenn es ums Geld ging, kam es immer wieder zu Streit. Zumeist
beteiligten sich die reichen Stiftsherren von St. Viktor an den anfallenden Kosten, so auch beim

Bau einer gemeinsamen Kapitelstube. lhre im 18. Jahrhundert aufkommenden Plane,
6



auszuziehen und die eigene Stiftskirche wieder aufzubauen oder die Jesuitenkirche zu

ibernehmen, wurden nicht umgesetzt.

Im armen Johannisstift war man auf die finanzielle Unterstiitzung der neuen Mitbewohner
angewiesen. Auch um die innere Verfassung des Stifts stand es nicht zum Besten. Viele
Angehorige waren abwesend, der Gottesdienst wurde nur wenig besucht, mehrere Kanoniker
lebten im Konkubinat. Die im ausgehenden 16. Jahrhundert von den Erzbischofen eingeleitete
und von Dekan Stephan Weber (1570-1622) gefdrderte Besserung des inneren wie baulichen
Zustands wurde 1631 unterbrochen, als Mainz vom schwedischen Konig Gustav Adolf erobert
wurde. Die vierjahrige Besatzungszeit bedeutete Religionsfreiheit fiir alle Konfessionen, doch
ruhte in St. Johannis in dieser Zeit das geistliche Leben. Die anschlieBende Wiederbelebung
einschlieBlich der Erneuerung der Kirche zog sich lange hin und blieb bei allen Erfolgen stets
prekar. Als in Folge der Franzdsischen Revolution die alte Welt zu Ende ging, hatte das Stift schon

seit Jahrzehnten mit Schulden zu kampfen gehabt.

Das Ende des Stifts und Zeiten des Ubergangs (1792-1828)

Das Ende des Stifts begann mit dem Einzug der franzdsischen Revolutionstruppen in Mainz im
Oktober 1792. Das Kirchengebaude wurde zum Lagerhaus umgewandelt, die Kanoniker mussten
sich eine neue Bleibe suchen. Die Stiftsherren von St. Johannis und St. Viktor fanden sie zunachst

in der Johanniterordenskapelle und schlieRlich im WeiRfrauenkloster.

Manche Kanoniker wandten sich aber auch der neuen Ordnung zu und schlossen sich dem
Jakobinerklub an. Aus dem Johannisstift tat sich besonders Johan Carl Falciola hervor. Doch die
Mainzer Republik endete bald im Donner der preuBischen Kanonen. Da die Angreifer in der Kirche
falschlich ein militarisches Vorratslager vermuteten, wurde sie gezielt beschossen, was zu
Zerstorungen an Dach, Gewdlbe und Kircheninnerem fiihrte. Nach der Eroberung der Stadt folgten

weitere Schaden, da die Armee die Kirche zur Raucherung von Fleisch nutzte.

Als Mainz Ende 1797 infolge des Friedens von Campo Formio erneut an Frankreich fiel, leitete
dies das endgiiltige Ende der Stifte St. Johannis und St. Viktor ein. Auf Konsularbeschluss
Napoleons wurden im Sommer 1802 alle Stifte und Kloster aufgelost und ihre Besitzungen
verstaatlicht. Fast gleichzeitig wurde mit dem Kultgesetz vom 8. April 1802 die Griindung einer

evangelischen Gemeinde ermdglicht. Diese allererste Unionsgemeinde aus Lutheranern und
7



Reformierten bekam die Altmiinsterkirche als Gotteshaus zugewiesen. Der erste Gottesdienst am
2. Mai war zugleich eine groRe Feier zur Wiedereinsetzung der Religion in Mainz. Doch bei aller
offentlich beteuerten Forderung des Glaubens hatte im kaiserlichen Frankreich das Militar
weiterhin eine zentrale Stellung inne, und so musste die Gemeinde einige Jahre spater die
Altmiinsterkirche gegen die Kirche des einstigen Welschnonnenklosters tauschen. Diese wurde
seit 1816, als Mainz zum GroRherzogtum Hessen gekommen und Bundesfestung geworden war,
auch von der preuBischen Garnison genutzt. Fiir die evangelische Gemeinde war die Kirche jedoch
bald zu klein, so dass man sich nach einer Alternative umsah. Man fand sie schlieflich in St.

Johannis.

Ein neuer Anfang als evangelische Kirche (seit 1828)

Fir iber zweieinhalb Jahrzehnte hatte es in der Johanniskirche keinen Gottesdienst mehr
gegeben, zuletzt war sie als Militardepot genutzt worden. Die Verhandlungen mit der
Bundesfestung Mainz zogen sich lange hin, doch schlieRlich kam die Kirche im Tausch mit der
Welschnonnenkirche an die evangelische Gemeinde. Die notwendigen
WiederherstellungsmaBnahmen erwiesen sich als umfangreicher als erwartet, so dass der
Gottesdienst zwischenzeitlich in der katholischen Augustinerkirche abgehalten wurde. Am 7.
November 1830 konnte schlieRlich  Pfarrer Friedrich  Christian  Nonweiler den

Eroffnungsgottesdienst feiern.

Die evangelische Gemeinde zahlte bei ihrer Griindung 1802 nicht mehr als 600 Angehdorige; im
Jahre 1816 waren es bereits iiber 1500, davon etwa 1300 Lutheraner und 250 Reformierte. Sie
war damit etwa so groB wie die jiidische Gemeinde, befand sich gegeniiber den etwa 22.000
Katholiken aber weiterhin deutlich in der Minderheit. Das friedliche Nebeneinander der beiden
christlichen Konfessionen erlebte im Jahr 1855 einen Einschnitt. Als der Pfarrerssohn Otto
Friedrich Nonweiler in zwei Predigten das Verhaltnis von Kirche und Reich Gottes thematisierte,
reagierte man auf katholischer Seite mit heftigen Angriffen, was wiederum Nonweiler zu weiteren
Predigten veranlasste. Dem evangelischen Aufruf zu Toleranz aus dem Herzen stand die

katholische Betonung einer sichtbaren Kirche als gesellschaftliche Verbindung gegeniiber.

Anfang des 20. Jahrhunderts konnte die stetig wachsende evangelische Gemeinde die

Einweihung der Christuskirche feiern, die als groite evangelische Kirche zur neuen Hauptkirche

8



der Stadt wurde. Bald darauf wurde die Johanniskirche erneuert, was nun erstmals mit
umfangreichen Grabungen einherging. Die schon zuvor geduRerte Vermutung, St. Johannis sei
der alte Dom und damit die erste Mainzer Bischofskirche, wurde mit neuen Argumenten

untermauert, in der Folgezeit aber auch heftig bestritten — wie wir heute wissen zu Unrecht.

In den beiden Weltkriegen erlitt die Kirche schwere Zerstorungen. 1918 wurde sie von einer
Fliegerbombe getroffen, 1942 brannte sie vollstandig aus. Dazwischen lag die schwere Zeit des
Kirchenkampfes zwischen Deutschen Christen und Bekennender Kirche in den 1930er-Jahren. An
der Spitze der Johanniskirche stand mit Dekan Hans Schilling ein Mitglied der Deutschen
Christen, wahrend die Christusgemeinde zur Bekennenden Kirche zahlte. Pfarrer Georg Glock, der
an der Johanniskirche seit 1921 gewirkt hatte und ebenfalls zu den Bekennenden Christen

gehorte, wurde 1934 zwangsversetzt.

Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs konnte die Gemeinde zunachst das Gastrecht in der
Augustinerkirche und dann in der Lutherkirche in Anspruch nehmen, bis der Wiederaufbau 1956
abgeschlossen war. Die geplante Sanierung des Kircheninneren wuchs seit 2013 zu einer
umfassenden archaologischen Untersuchung an, die spektakulare Funde und Ergebnisse zu Tage

brachte und der Kirche einen prominenten Platz in der europdischen Geschichte sichert.



Der Kirchenbau. Geschichte und Debatte

Die wechselvolle Geschichte der Kirche spiegelt sich in ihrer baulichen Gestalt. Der Alte Dom St.
Johannis ist selbst ein Meister des Wandels. Eng verkniipft mit der archaologischen Erforschung
war stets die Frage nach der Nutzung und Stellung der Kirche. Die Kontroverse darf heute als
entschieden gelten. Ihre Aufarbeitung macht jedoch erfahrbar, wie Befunde wissenschaftlich

eingeordnet und bewertet wurden und welche Motive die Interpretation beeinflussten.

Baugeschichte. Dialog von Stein und Text

Bei dem im Jahre 13/12 v. Chr. errichteten romischen Legionslager entwickelte sich zum Rhein
hin bald eine Zivilsiedlung. Die verschiedenen Gebdude, die sich an der Stelle der heutigen
Johanniskirche befanden, wurden zwischen dem 2. und 4. Jahrhundert durch eine
GroRarchitektur mit massiven Mauern ersetzt. lhre Ausdehnung nach Norden und Osten ist nicht
bekannt, auf ihrer Westmauer steht jedoch noch heute ein Teil der Kirche. Durch
Zusammenlegung von Raumen und den Einbau von Pfeilern entstand im 5. oder 6. Jahrhundert
ein dreischiffiger Bau in West-Ost-Richtung von 20 Metern Breite und mindestens 27 Metern
Lange, dessen Gebaudemittelachse mit der heutigen identisch ist. Dieser Bau kann als die erste
Bischofskirche von Mainz angesehen werden, die damit bis in die Spatantike zuriickgehen konnte.
lhr wurde um die Mitte des 6. Jahrhunderts von Bischof Sidonius ein Taufhaus (Baptisterium)
hinzugefiigt, dessen Reste mit hoher Wahrscheinlichkeit bei den jiingsten Ausgrabungen 2021

lokalisiert werden konnten.

Die von Sidonius vorgenommene Wiederherstellung und Ausschmiickung bestehender Kirchen
diirfte auch den Dom betroffen haben. Weitere Umbauten erfolgten friihestens im 7./8.
Jahrhundert, bei denen auch ein neuer Mortelboden eingezogen wurde. AufRerdem legte man drei
Kanale an, die vom Mittelschiff ihren Ausgang nahmen und die vielleicht der Wasserabfuhr einer
Taufanlage dienten (nicht aber als Heizung). Uber dem Martinsaltar der Kirche wurde durch
Erzbischof Hrabanus Maurus (847-856) ein Ziborium vollendet. In der zweiten Hélfte des 10.

Jahrhunderts folgte eine Chorschranke, von der sich heute noch Uberreste erhalten haben.

10



08 ..‘-..u.a.ﬁ.m:amvzq, PRy Lo ﬁﬁwr,;;v.k:»:

v < M)

-/

7

v
7

1‘,;‘
- s "
o M 4-'_

/‘ P TI T PTN

//

SN NNSALAT T

. e )

\\\ &\\m\‘mm\

Abb. 1: Rekonstruktion der Mainzer Chorschrankenplatte Nr. 1, um 845/50 (©Romisch-Germanisches Zentralmuseum, Mainz,
Inv.Nr. 31290, Zeichnung J. Ribbeck, RGZM).

Ihre heutige Gestalt erhielt die Kirche im Wesentlichen in der nachsten Bauphase, wohl in der
zweiten Halfte des 10. Jahrhunderts. Der umfassende Umbau bezog dltere Mauerteile ein, fiihrte
insgesamt aber zu einer tiefgreifenden Veranderung der Baugestalt. Die lange Zeit offene Frage,
ob der im Osten errichtete Chor eine Apsis hatte, kann heute verneint werden. Dem
Maskoppschen Plan von 1575, der dies nahelegt, stehen die archaologischen Befunde entgegen.

An den rechteckigen Ostchor schloss sich ein dreischiffiges Langhaus an, so dass das
11



Kircheninnere mindestens 40 Meter lang und 29 Meter breit war. Im Westen befanden sich ein
weiterer Chor sowie eine Krypta (die dlteste in Mainz), im Mittelschiff zum Ostchor hin der
Sarkophag des 1021 verstorbenen Erzbischofs Erkanbald. Dieser umfassende Umbau wurde
lange Zeit Erzhischof Hatto I. (891-913) zugeschrieben, der nach einer spateren Chronik ,den
Dom zu Mainz durch einen edlen Bau schmiickte”.! Kunsthistorisch ist jedoch eine spatere
Datierung wahrscheinlicher und naturwissenschaftliche Untersuchungen weisen ebenfalls in
spatere Zeit. Man wird Hatto daher wohl nicht als den alleinigen oder vorrangigen Erschaffer des
alten Doms in seiner heutigen Gestalt ansehen diirfen, vielleicht aber als den Initiator des

Umbaus.

Der Ubergang von der Bischofskirche zur Stiftskirche im Jahr 1036 ging nicht mit gréBeren
baulichen Veranderungen einher; einzig der Mittelteil des Westbaus wurde durch Arkaden von den
Seiten abgetrennt. Im ausgehenden 12. Jahrhundert @nderte sich dann die innere Erscheinung
durch die Umgestaltung der Chorrdaume. Vor dem Ostchor errichtete man ein metallenes Gitter,
vor dem Westchor eine monumentale, iiber vier Meter hohe Schranke, die mit Stuckfiguren
geschmiickt war. Ein neuer Fliesenboden wurde in der gesamten Kirche eingezogen und in
verschiedenen Teilen entstanden an den Wanden gemauerte Banke. Die Platte, die sich {iber
Erkanbalds Grab befunden haben diirfte, wurde durch ein Hochgrab ersetzt. AuBerhalb der Kirche

entstand ein Verbindungsgang zum Leichhofportal des Doms, das sogenannte Paradies.

i

Abb. 2: Paradiesgang. Rekonstruierte Innenansicht Richtung Dom St. Martin / gegen Osten (© EKHN, Dekanat Mainz, Architectura
Virtualis, Darmstadt).

12



Schon in der ersten Halfte des 13. Jahrhunderts wurde die Kirche als baufallig bezeichnet und
Anstrengungen unternommen, um ihre Renovierung zu finanzieren. Diese Bemiihungen erneuerte
das Stift um die Mitte des 14. Jahrhunderts, so dass nun ein umfassender Neubau in Angriff
genommen werden konnte. Die Umsetzung blieb allerdings auf den westlichen Teil der Kirche
beschrankt, vollendet wurde nur der neue gotische Westchor. Dieser wurde vom Mittelschiff mit
einer neuen Schrankenanlage abgegrenzt, die in der Mittelachse ein polygonales Chorlein
aufwies, dessen Gestalt einige Jahrzehnte spater im Martinschorlein des Doms eine Nachahmung
fand.

Dies deutet auf eine fortwahrende bipolare Nutzung mit zwei liturgischen Zentren seit dem
ausgehenden 10. Jahrhundert hin, wie sie auch im Martinsdom vorhanden war. Die genaue
Zuordnung der Altdre muss bis auf weiteres ebenso offenbleiben wie die Folgen, die der Einzug
des Viktorstifts im Jahr 1552 hatte. In jedem Fall entstand einige Jahrzehnte spater im Kreuzgang
eine gemeinsam genutzte Kapitelstube. Im 17. Jahrhundert wurde das Bodenniveau der Kirche
deutlich erh6ht und mit Steinplatten ausgelegt sowie das Kircheninnere ausgemalt, darunter eine

Darstellung der 12 Apostel im Chor. Ob der Dekan und Weihbischof Stephan Weber auBerdem

einen neuen Hochaltar sowie zwei Nebenaltare stiftete, muss dagegen fraglich bleiben.?

Abb.3: Rekonstruktion des Chorleins im Zustand um 1400. Blick gegen Westen (© EKHN, Dekanat Mainz, Architectura Virtualis,
Darmstadt).

Umfassende Renovierungen der Kirche erfolgten im Jahr 1687, darunter der Neuaufbau des

sidlichen Seitenschiffs, der Einbau von neuen Fenstern, die Gestaltung der Bonifatiuskapelle, das
13



Einziehen einer Decke im Mittelschiff, das Decken von Teilen des Dachs und die Erneuerung des

Kreuzgangs, der an das nordliche Seitenschiff angrenzte.

Zwischen 1737/38 und 1740 wurden an der Ostfassade ein Portal errichtet und die bestehenden
Altdre in den Westchor verlegt, den man nun durch eine geschwungene Schrankenanlage vom
Schiff trennte. Zu dieser Zeit erhielt der Westchor eine zwiebelformige Haube mit Laterne. Die
jahrhundertealte bauliche Verbindung zwischen altem und neuem Dom brach im 18. Jahrhundert
ab, als der Paradiesgang erst verkiirzt wurde, spater abbrannte und bald darauf ganz beseitigt

wurde - nun lag die neu angelegte Schofferstrale zwischen den beiden Kirchen.

Als die evangelische Gemeinde die Johanniskirche 1828 erhielt, waren nach der lber zwei
Jahrzehnte wahrenden Nutzung durch das Militar groRere UmbaumaBnahmen notwendig. Die
Ostfassade wurde abgebrochen und ein neues Eingangsportal errichtet, im Westchor eine
Orgelempore eingerichtet, der Kreuzgang im Norden beseitigt und die Bogen zu den
Seitenschiffen zugemauert, um in diesen Laden einzurichten. So entstand eine einschiffige
Saalkirche mit Emporen, die den Bediirfnissen des evangelischen Gottesdienstes entsprach. Die
Pulverturmexplosion 1857 fiihrte besonders an den Fenstern zu Schaden; 1884 wurde im Zuge

von Umbauarbeiten eine neue Orgel (Sauer) eingebaut und die Kanzel vom Altar weg versetzt.

Abb.4: Das Innere der Kirche nach dem Ersten Weltkrieg, rekonstruiert nach Planen der Firma Lindemann aus Frankfurt, welche
1906/07 die Innengestaltung ausfiihrte (© EKHN, Dekanat Mainz, Architectura Virtualis, Darmstadt).

14



In den Jahren 1906/07 standen unter der Leitung von Friedrich Piitzer erneut groBere
Veranderungen an, die nun erstmals von Ausgrabungen begleitet wurden. Im Mittelschiff ersetzte
man das iiber zwei Jahrhunderte alte Holzgewdlbe durch eine Flachdecke und stellte einen neuen
Altar auf. Im Ostteil entstanden eine Vorhalle und ein oberer Saal sowie ein neues Eingangsportal.
Das siidliche Seitenschiff wurde abgerissen und zur Unterbringung von Gemeinderdaume neu
aufgebaut. Die Innenausstattung erfolgte einheitlich im Jugendstil, die Ausmalung iibernahm die

Firma Gebriider Linnemann.

Wahrend die Kriegsschaden 1918 bald wieder ausgebessert werden konnten, sollten nach dem
durch einen Luftangriff verursachten Brand 1942 viele Jahre vergehen, bevor die Kirche wieder
eingeweiht werden konnte. Selbst ein Abriss wurde zeitweise debattiert. Der Wiederaufbau nach
den Planen von Karl Erwin Gruber dauerte bis 1956 und war erneut von Ausgrabungen begleitet.
Unter Beibehaltung des Mauerwerks ndherte man sich der spatmittelalterlichen Gestalt der Kirche
an und legte den gotischen Bogen zum Westchor frei. Die Orgel wurde nach Osten auf eine
Empore verlegt, so dass der nun lichtdurchflutete Westchor zu neuer Geltung kam, auch wegen

der Rekonstruktion des Westfensters einschlieBlich des MalRwerks.

Abb.5: Zustand der 1942 ausgebrannten Kirche (© Stadtarchiv Mainz, BPSF 13151 A).

15



Seit den umfangreichen Grabungen, die in Folge der 2013 begonnenen Sanierungsarbeiten
durchgefiihrt wurden, harrt die Kirche im Inneren einer Neugestaltung. Ein provisorischer

Holzboden im Westteil ermoglicht mittlerweile die eingeschrankte Nutzung fiir den Gottesdienst.

Diskussion um die Stellung als Alter Dom

LEr ist es!”, konnte im November 2019 verkiindet werden. In dem Sarkophag, der einige Monate
zuvor im Mittelschiff der Johanniskirche gefunden und unter groRer medialer Anteilnahme
geoffnet worden war, befanden sich die Gebeine Erkanbalds, der von 1011 bis 1021 Mainzer
Erzbischof gewesen war. Die im Grab befindlichen Schuhe und Kleidung, insbesondere das
Pallium als Amtszeichen, ermoglichten die Identifizierung als Erzbischof und lassen sich auf die
Zeit zwischen 950 und 1050 datieren. Da Erkanbalds Amtsvorganger in St. Alban
beziehungsweise in St. Stephan und seine Nachfolger im neuen Dom beigesetzt wurden, musste
es sich um Erkanbald handeln. Uber seine Bestattung berichtet ein spatmittelalterliches
Totenverzeichnis, er sei ,bei dem hl. Johannes" beziehungsweise ,in St. Johannis” beigesetzt
worden. Dort befand sich bis 1737 eine Tumba, deren Inschrift lautete: ,Hier liegt begraben der
ehrwiirdige Vater und Herr, Herr Erckenbold, ruhmreicher Erzbischof der Mainzer Kirche, dessen

Seele in Frieden ruhen moge*.?

Die Identifizierung der im Sarkophag beigesetzten Person mit Erkanbald stellt ein starkes Indiz
dafiir dar, dass es sich bei der Johanniskirche um den alten Dom handelt. Dass die
Stadtgeschichte nun umgeschrieben werden miisste, wie gelegentlich in den Medien zu lesen
war, gilt jedoch nur sehr eingeschrankt, denn die These St. Johannis = Alter Dom hatte seit

Langem zahlreiche Anhénger.

Schon im 17. Jahrhundert hatte der Jesuit und Historiker Johannes Gamans diese Ansicht
vertreten, ebenso wie im ausgehenden 18. Jahrhundert Stephan Alexander Wiirdtwein und Franz
Joseph Bodmann. Der Domherr Johann Konrad Dahl hatte sie 1830 unter gewissen
Modifikationen bekraftigt, der Heimatforscher Karl Anton Schaab vertrat sie Mitte des 19.

Jahrhunderts in seiner mehrbandigen Geschichte der Stadt Mainz.

Schon im Mittelalter ging man davon aus, dass die Johanniskirche einst ,Haupt- und
Bischofskirche in Mainz"“ gewesen sei.* Was 1390 in einer Urkunde zum Ausdruck gebracht

wurde, war auch fiir das Domkapitel unstrittig. Jahrlich zahlte man einen bestimmten Geldbetrag

16



»,als Zeichen der Anerkennung, dass die Mainzer (Dom-)Kirche von der Kirche des hl. Johannes,

die vormals die Mainzer Domkirche gewesen war, iibertragen worden war”.

Ht

Abb.6: Die Grabung im Innern der Johanniskirche. Zustand 2019, Blick gegen Westen. Vorne mittig der geschlossene Sarkophag
von Erkanbald. (©Gerhard Fleischer/augenmass@me.com).

17



mailto:augenmass@me.com

Das Wissen um dieses Verhaltnis war offenbar allgemein prasent, denn schon zum Jahr 1211
heiBt es, die Johanniskirche werde ,Alter Dom*“ genannt (que dicitur Aldeduom). Diese Aussage
findet sich in einem Giiterverzeichnis, in das eine altere Urkunde von 1112 aufgenommen wurde,
die allerdings nur vom ,alten Stift" (vetus monasterium) spricht. Dieser Passus wurde nun bei der
Abschrift in bewusster Anpassung an den neuen Sprachgebrauch verandert. Aus dem so
bezeichneten Bau war innerhalb eines Jahrhunderts eindeutig die ,Johanniskirche” (ecclesia
sancti lohannis) geworden, deren friihere Stellung noch im volkssprachlichen Zusatz Aldeduom

nachklang.

Das Nebeneinander von alt und neu findet sich auch im Bericht iiber den Brand des von Willigis
errichteten Doms im Jahr 1009. ,In Mainz wurde die neue Basilika mit allen ihr eng verbundenen
Gebduden beklagenswerter Weise durch einen Brand verzehrt, allein die alte Kirche blieb iibrig.”
Die verwendeten Begrifflichkeiten lassen sich sogar so deuten, dass hier ein ,neues
Kirchengebaude” (nova basilica) von der alten, also ,vormaligen Bischofskirche” (vetus ecclesia)
abgegrenzt wurde. Da alle angrenzenden Gebadude zerstort wurden, nicht aber die ,alte Kirche®,
muss sich diese in unmittelbarer Nahe zum neuen Dom befunden haben, wie es bei St. Johannis

der Fall war.

Als der Wiederaufbau des Doms abgeschlossen war, erfolgte 1036 unter Erzbischof Bardo die
Umsiedlung des Domkapitels in die neue Kirche. Ein zeitgendssischer Autor bezeichnet sie als
,Hauptkirche, die ,neu’ genannt wird im Vergleich zur alten” (maiorem ecclesiam, quae nova dicitur
in comparatione veteris). In dieser ,alten Kirche", deren Besitzungen auf den neuen Dom
ibertragen wurden, richtete Bardo ein neues Stift ein. Auch das Patrozinium und die Reliquien
des heiligen Martin wurden transferiert. Das neue Stift war dem heiligen Johannis geweiht, wofiir
keine Anderungen notwendig waren. Die alte Bischofskirche hatte namlich schon langer auch
einen Altar, der Johannes dem Taufer geweiht war und sich im ostlichen Chor befand. Aus dem
Dom St. Martin wurde so das Stift St. Johannis, aus der Bischofskirche die ,alte Kirche” oder der
Aldeduom.

An dieser Gleichsetzung auBerte der Geschichtsforscher Karl Georg Bockenheimer in seinem
1879 erschienen Werk Der Dom zu Mainz gewisse Zweifel. Rudolf Kautzsch konnte sie drei
Jahrzehnte spater jedoch iiberzeugend widerlegen. Fiir ihn stand weiterhin fest: ,Die
Johanniskirche ist die alte Martinskirche, die alte bischofliche Kirche, der alte Dom in Mainz.“®

Doch gerade dieser klarende Beitrag zog neuen Widerspruch nach sich, der von dem

18



Kirchenhistoriker Andreas Ludwig Veit, dem Kunsthistoriker Peter Metz und dem Dombaumeister
Ludwig Becker (zusammen mit Johannes Sartorius) geduBert wurde. Becker vertrat dabei sogar
die Ansicht, es habe an der Stelle des heutigen Doms einen Vorgéangerbau aus konstantinischer

Zeit gegeben - eine These, die von der spateren Forschung einhellig verworfen wurde.

Auffdllig bei der Debatte ist, dass alle diese Autoren ebenso wie ihr Vorldufer Karl Georg
Bockenheimer Katholiken waren, die sich gegen die Ansicht wandten, die von Rudolf Kautzsch,
dem Sohn des evangelischen Theologen Emil Kautzsch, vertreten wurde. Diese konfessionelle
Komponente der Diskussion wurde nie offen ausgesprochen. Es lasst sich aber nur schwer der
Eindruck vermeiden, dass man auf katholischer Seite offenbar Schwierigkeiten hatte, den
Protestanten zuzugestehen, dass der einstige alte Dom nun eine evangelische Kirche war. Eine
lobenswerte Ausnahme bildet hierbei der Historiker Heinrich Otto, der in Detailfragen fiir Kautzsch

Position ergriff.

In der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg untermauerte Hubert Bockmann die Thesen von Kautzsch
in seiner Dissertation iiber das Johannisstift. Der Mainzer Kunsthistoriker und Denkmalpfleger
Fritz Arens schloss sich ihnen ebenso an wie weitere Forscher, darunter Karl Heinz Esser, Dethard
von Winterfeld und Ernst-Dieter Hehl. Doch auch die abweichenden alteren Ansichten erlebten
eine Renaissance in neuem Gewand. Man belieR der Johanniskirche zwar die Stellung als
Vorgangerbau des heutigen Doms, schrankte diese Funktion zeitlich jedoch drastisch ein. St.
Johannis wurde so fiir die Zeit seit 975 zu einem bloBen ,Zwischendom®, einem
»Ausweichquartier”, einer ,vorldaufige[n] Ersatzkirche".® Diese Ansicht fand mit Werner Jacobsen
eine kunsthistorisch-baugeschichtliche Stimme und erfuhr durch das groRe Werk zur Mainzer
Stadtgeschichte von Ludwig Falck und dem Beitrag von Franz Staab in Mainz. Die Geschichte der

Stadt eine weite Verbreitung.

Auch im Handbuch der Mainzer Kirchengeschichte wurde die Frage nach dem alten Dom als offen
und unentschieden eingestuft,” was noch heute (November 2022) auf der Wikipediaseite zum
Mainzer Dom als Stand der Forschung prasentiert wird.® Der Verweis auf die ,spérlichen
archaologischen Erkenntnisse” und fehlenden ,nachpriifbare[n] Ausgrabungsberichte” kann
durch die Untersuchungen der vergangenen Jahre jedoch als iiberholt gelten. ,Er ist es” bedeutet

daher auch ,er war es” - die heutige St. Johanniskirche ist der alte Dom von Mainz.

19



Kirche im Wandel der Zeiten

Taufe und Glaube

Taufe und Mission: Die Franken und Bonifatius

Die Franken werden katholisch

Im Romischen Reich der Antike gab es eine Vielfalt der Religionen, die zumeist friedlich
zusammenlebten. Die wiederholten Christenverfolgungen von staatlicher Seite fanden ihr Ende in
der sogenannten konstantinischen Wende zu Beginn des 4. Jahrhunderts. Das Christentum wurde
zur privilegierten Religion, gewann zunehmend an Einfluss und wurde schlieBlich zur
Staatsreligion. Parallel dazu vollzog sich eine innerkirchliche Positionsbestimmung, die mit der
Ausgrenzung anderer Ansichten einherging. Im Streit mit den Arianern wurde die
Wesensgleichheit von Gott-Vater und Sohn zur verbindlichen Lehre erhoben (Glaubensbekenntnis

von Nizda-Konstantinopel).

Die germanischen Volkergruppen, die an den Grenzen des Romischen Reichs und bald auch im
Inneren siedelten und schlieBlich auf dessen Boden eigene Konigreiche errichteten, folgten
jedoch zumeist dem arianischen Glauben. Die Franken, die im 5. Jahrhundert im nordlichen
Gallien ihre Herrschaft etablierten, waren dagegen mehrheitlich Heiden. Ihr Kénig Chlodwig war
mit einer Katholikin, der burgundischen Prinzessin Chrodechild verheiratet, doch unterhielt er
auch enge Beziehungen zu den arianischen Westgoten. Eine seiner Schwestern, Lantechilde, war

Anh@ngerin des Arianismus.

Der militarische Erfolg in einer entscheidenden Schlacht gegen die Alemannen lieR in Chlodwig
die Uberzeugung reifen, zum Christentum iiberzutreten. In der Martinsbasilika von Tours legte er
ein offentliches Taufversprechen ab und empfing um 500 von Bischof Remigius von Reims die
Taufe. Die Entscheidung des Frankenkonigs, den katholischen Glauben anzunehmen, hatte
weitreichende Folgen. In seinem Reich gab es fortan einen Glauben, dem sowohl die Franken als
auch die galloromische Mehrheitsbevolkerung anhing. Auch die Konige der anderen

Germanenreiche gaben iiber kurz oder lang den Arianismus auf.

Wenige Jahre nach seiner Taufe schwang sich Chlodwig auch zum Konig der Rheinfranken auf,
so dass Mainz unter seine Herrschaft kam. Sein Enkel Theudebert I. setzte hier Sidonius als

Bischof ein, der bestehende Kirchen erneuerte und ein Taufhaus errichtete. Hierbei wurde er von

20



der Konigstochter Berthoara finanziell unterstiitzt, die so ein von ihr gemachtes Geliibde erfiillte.
Ein zeitgendssischer Dichter lobte sie mit den Worten: ,Glanz katholischen Glaubens, vor
Frommigkeit leuchtend, / Kirchenverehrerin, nobel, was Arme betrifft, / sat sie, um Friichte zu
ernten, sie streut und bewahrt doch. / Mit dem Reichtum der Welt schafft sie unsterbliches Gut.*
Das Baptisterium diirfte sich im naheren Umfeld der Bischofskirche befunden haben - vielleicht
als Teil von ihr, vielleicht aber auch als eigenes Gebaude, wie es der Quellenbegriff aula (Saal,
Halle) nahelegt. Hierauf deuten auch die bei den jiingsten Grabungen gemachten Funde hin, so
dass wir wohl noch heute die Uberreste von Sidonius’ Bau und Berthoaras Stiftung betrachten

konnten.

Bonifatius: Vom Missionar zum Mainzer (Erz-)Bischof

Es liegt nahe, dass diese Taufkirche Johannes dem Taufer geweiht war. Ein expliziter Nachweis
findet sich jedoch erst mehrere hundert Jahre spater. In der Lebensbeschreibung des heiligen
Bonifatius, die ein Mainzer Priester verfasste, heiBt es, dessen Leichnam sei ,nordlich von der
Kirche, die das Baptisterium des Johannes genannt wird,” aufgebahrt worden.® Da die Vita, die
diesen Hinweis enthdlt, erst im Jahr 1020 verfasst wurde, ist es jedoch fraglich, ob sie den
baulichen Zustand beim Tod des Bonifatius 754 adaquat wiedergibt oder nicht eher eine

Riickprojektion vornimmt.

Dass Bonifatius an seiner Bischofskirche eine besondere Verehrung genoss, steht hingegen
auller Frage, denn am Ort seiner Aufbahrung wurde ein eigenes Kirchlein oder eine Kapelle
errichtet. Hier bewahrte man in der Erde ein Gefal auf, in dem sich das Wasser befand, mit dem
der Leichnam des Martyrers gewaschen worden war; hier stand ein holzerner Schrein mit den
Kleidern, die er bei seinem Tod getragen hatte. Seine letzte Ruhe fand Bonifatius hingegen im

Kloster Fulda, dstlich des Rheins, wohin es ihn stets gezogen hatte.

Zu Beginn des 8. Jahrhunderts hatte der angelsachsische Manch als etwa Vierzigjahriger sein
Kloster verlassen, um sein Leben der Mission zu widmen. Nach ersten Versuchen in Friesland
wirkte er vor allem in Hessen und Thiiringen. Zur Starkung seiner Position weihte ihn der Papst
722 zum Bischof, der frankische Konig gewahrte ihm weltlichen Schutz. Um die Uberlegenheit
des christlichen Glaubens zu demonstrieren, lieR Bonifatius 723 bei Fritzlar eine Eiche fallen, die

dem germanischen Gott Donar geweiht war.

21



Neben der Bekehrung und Taufe der heidnischen Germanen widmete Bonifatius sich immer mehr
dem Aufbau einer Kirchenorganisation, zuerst in Bayern und dann in Thiiringen. Fiir die ostlichen
Gebiete agierte er dabei zunachst als Gegner der Mainzer Bischofe, deren Nachldssigkeit in der
Mission vom Papst personlich getadelt wurde. Zur Erfassung der missionierten Gebiete griindete
Bonifatius zahlreiche Kloster und besetzte sie mit angelsachsischen Landsleuten; an die Spitze
der spater eingerichteten Bistiimer Wiirzburg, Biiraburg und Erfurt stellte er eigene Schiiler. Als
der Mainzer Bischof Gewiliobus sich ein personliches Fehlverhalten zu Schulden kommen lieB3,
betrieb Bonifatius sogar seine Absetzung, und zwar erfolgreich. Bonifatius wurde sein
Nachfolger, nachdem seine Plane gescheitert waren, Bischof von Kdln zu werden und dort ein
Erzbistum zu errichten. Hierin war sein Nachfolger auf dem Mainzer Bischofsstuhl, Lullus,

erfolgreicher, der so die Friichte der Mission des Bonifatius fiir das Erzbistum Mainz sicherte.

Uber das Wirken des Bonifatius in Mainz schweigen die Quellen weitgehend - und das, obwohl
seine alteste Lebensbeschreibung von einem Kleriker vor Ort, aus dem Stift St. Viktor, verfasst
wurde. Der Einsatz fiir die Geistlichen, die an der Grenze zum heidnischen Sachsen wirkten, blieb
flir Bonifatius ein wichtiges Anliegen, ebenso wie die Forderung seines Klosters Fulda.
RegelmaRig kehrte er hierhin zur Erholung zuriick, ohne dabei aber in Mainz ,seine bischofliche
Sorge fiir das Volk, die ihn sehr in Anspruch nahm,“!" zur vernachlassigen. Leicht hatte er es nicht,
musste er sich doch an seiner neuen Wirkungsstatte mit Widersachern auseinandersetzen. Zwar
sind die genauen Hintergriinde unklar, doch sprechen die brieflichen Klagen des Bischofs liber

,Tage der Not und Bedrangnis” und ,AuBen Kampfe, im Innern Angste"” eine deutliche Sprache.?

Der ,Apostel der Deutschen®, wie er in der Neuzeit in katholisch-nationaler UberhGhung genannt
wurde, hatte sein Leben fiir die Ausweitung des Christentums eingesetzt; die Friichte seines
Wirkens sollten seine Nachfolger auf dem Mainzer Bischofsstuhl einfahren. Auch sie verloren
nicht die Mission aus dem Blick, im Kleinen wie im GroRen. So nahm Erzbischof Otgar 826 im
Kloster St. Alban die Taufe des danischen Herrschers Hariold vor, der zusammen mit seiner Frau,
seinem Sohn und einem groRen Gefolge das Christentum annahm. Otgar erweiterte also die von
Bonifatius begonnene Mission der Heiden nach Norden, was auch in seiner Beteiligung an der

Weihe eines Missionsbischofs fiir die Skandinavier im Jahr 831 zum Ausdruck kommt.

22



Bischofe als Trager des Glaubens

Als Stadtherren nahmen die Bischofe seit der Spatantike auch weltliche Aufgaben wahr. Von
Bischof Sidonius beispielsweise wird berichtet, er habe am Rhein eine Uferbefestigung anlegen
lassen. Und als im Jahr 850 eine schwere Hungersnot herrschte und die Getreidepreise exorbitant
stiegen, war es Erzbischof Hrabanus Maurus, der auf einem seiner Hofe tdglich mehr als 300

Arme speiste.

Daneben trat von der Karolingerzeit an der geistliche Charakter des Bischofsamtes starker in den
Vordergrund. Sie verstanden sich als Hirten des Herrn, die nicht nur iiber die Geistlichen ihrer
Diozese zu wachen hatten, sondern auch die Laien zu einem christlichen Lebenswandel fiihren
sollten. Gegeniiber dem langsam, aber stetig wachsenden Einfluss des Papsttums pochten sie
auf die Eigenstandigkeit der bischoflichen Gewalt, die sie iiber die Apostel auf Christus selbst

zuriickfiihrten.

Unter der Leitung von Bonifatius stand 742 auf dem Concilium Germanicum die Amtsfiihrung der
Kleriker selbst im Zentrum. lhnen wurde die Beteiligung am Krieg und der Jagd verboten, die
Priester dem Bischof, in dessen Diozese sie sich aufhielten, zur Rechenschaft verpflichtet und
den Bischofen auferlegt, den heidnischen Glauben zu unterbinden, ,seien es Totenopfer,
Losdeuterei, Zauberei, Amulette, Wahrsagerei, Beschworungen oder Schlachtopfer”.'® Unzucht
der Gottesdiener und -dienerinnen wurde mit Kerkerhaft bestraft und den Priestern und Diakonen
das Tragen langer Gewander vorgeschrieben; Frauen durften sie nicht mehr in ihren Hausern
haben. Fiir die Mdnche und Nonnen wurde die Benediktsregel verbindlich vorgeschrieben. Auch
die Ehe von Blutsverwandten wurde verboten, ebenso der Verkauf von christlichen Horigen an

Heiden.

Immer wieder wurde in den folgenden Jahrzehnten und Jahrhunderten auf Synoden den Klerikern
und Laien ein christlicher Lebenswandel eingescharft. So fanden unter Karl dem GroRen im Jahr
813 im gesamten Frankenreich zeitgleich fiinf Synoden statt, darunter auch in Mainz. Sie hatten
zum Ziel, ,liber den Zustand der wahren Religion und iiber den Nutzen fiir das christliche Volk und
seinen Fortschritt” zu beraten,’ wofiir die Anwesenden sich in drei Gruppen gliederten: Erstens
die Bischofe, zweitens die Abte und Monche sowie drittens die Grafen und Amtmanner. An den
Anfang stellten sie die Erklarung, der rechte Glaube solle gefestigt, die Hoffnung in Gott gesetzt

und die Nachstenliebe praktiziert werden (fide, spes, caritas, nach 1. Korinther 13,13).

23



Die korrekte Durchfiihrung der Taufe wurde ebenso eingeschérft wie der zu wahrende Frieden
unter den Christen, ,weil wir einen Gott, den Vater, im Himmel haben und eine Mutter Kirche, einen
Glauben, eine Taufe”. In kirchlichen Angelegenheiten sollten allein die Bischdfe entscheiden, die
Laien hatten sie dabei zu unterstiitzen. Alle umherziehenden Geistlichen sollten vom Bischof
unter Aufsicht gestellt werden und niemand durfte die Tonsur empfangen, wenn er nicht im
gesetzmaligen Alter war und seine Zustimmung bekundet hatte. Die Predigt zum Volk an Sonn-
und Feiertagen musste vom Bischof auch dann gewahrleistet werden, wenn er selbst abwesend,
krank oder anderweitig verhindert war. An diesem Tag sollte das Volk auch durch die Priester
dazu angehalten werden, auf eine rechte Lebensfiihrung zu achten. Sie sollten daher ihre Kinder
in die Kloster- oder Stiftsschule schicken, damit sie den rechten Glauben lernen und selbst

weitervermitteln konnten - notfalls auch in der Volkssprache und nicht in Latein.

Mit diesen Bestrebungen ging ein striktes sonntagliches Arbeitsverbot einher, das neben der
Handarbeit auch den Handel und Gerichtsverfahren einschloss. AuBerdem scharfte man die
Zahlung des Zehnten sowie den Schutz der Kirchen ein. Das Verbot einer Ehe von
Blutsverwandten wurde erneuert und die EheschlieBung mit der Tauf- und Firmpatin verboten,

ebenso wie mit zwei Schwestern oder Briidern beziehungsweise mit Vater und Sohn.

Die auf den Synoden gefassten Beschliisse wurden in spaterer Zeit aufgegriffen und erweitert. So
wurde beispielsweise unter Hrabanus Maurus im Jahr 847 denjenigen, die enge Verwandte
ermordet hatten, verboten, jemals wieder zu heiraten oder Waffen zu tragen. Unverheiratete
Frauen, die ihr Neugeborenes toteten oder einen Schwangerschaftsabbruch herbeifiihrten,
wurden ebenso wie Helfer oder Helferinnen aus der Kirche ausgeschlossen. Der Zeitraum der
Strafe wurde ,aus groRerer Menschenfreundlichkeit” (humanius) von der zuvor vorgesehenen

Dauerhaftigkeit auf 10 Jahre herabgesetzt."

Mit Hrabanus Maurus (847-856) bestieg ein Mann den Mainzer Bischofsstuhl, der als Gelehrter
eine Vielzahl von theologischen Schriften verfasst hatte, darunter viele Bibelkommentare.
AuBerdem erstellte er ein BuBbuch sowie als Hilfsmittel fiir die Seelsorge und Predigt eine
Enzyklopadie im Umfang von 22 Biichern, die in iiber 60 Handschriften tiberliefert ist und erstmals
1467 gedruckt wurde. Auch der lateinische Hymnus Veni creator spiritus, ein direkt an den
Heiligen Geist gerichtetes Gebet, wird ihm zugeschrieben. Die erste Strophe lautet in der
Ubersetzung Martin Luthers: ,Komm, Gott Schépfer, Heiliger Geist, besuch das Herz der

Menschen dein, mit Gnaden sie fiill, denn du weilt, dass sie dein Geschopfe sein.” So wie man

24



seinen Vorganger Bonifatius spater zum ,Apostel der Deutschen” stilisierte, wurde Hrabanus

Maurus im 19. Jahrhundert zum ,ersten Lehrer Germaniens”.

Dem Kirchenmann Hrabanus Maurus erwuchs in seiner Zeit mit dem eine Generation jiingeren
Gottschalk ein Widersacher, mit dem er gleich zwei Mal in theologischen Fragen
aneinandergeriet. Beide hatten gemeinsam, dass sie als Sohn eines Adligen mit etwa sieben
Jahren in die Obhut des Klosters Fulda gegeben worden waren. Wahrend Hrabanus den ihm damit
vorgezeichneten Lebensweg annahm und zuerst zum Leiter der Klosterschule und dann zum Abt
von Fulda aufstieg, verweigerte sich Gottschalk der von seinen Eltern getroffenen Entscheidung
und lehnte das Ordensgeliibde ab. Als Hrabanus diesen Wunsch, als Laie in die Welt
zuriickzukehren, abwies, appellierte Gottschalk an eine Synode, die 829 in Mainz in seinem Sinne
urteilte. Hrabanus hielt sich jedoch nicht an diese Entscheidung, so dass Gottschalk letztlich

Monch blieb und spater auch die Priesterweihe empfing.

Nach Jahren des Studiums entwickelte er in Anlehnung an den spaten Augustinus die Lehre der
doppelten Pradestination. Gott habe in seinem Allwissen und seiner Allmacht die Menschen
entweder zum Heil oder zum Verderben bestimmt. Nachdem Gottschalk langere Zeit als
Wanderprediger in Norditalien und auf dem Balkan gewirkt hatte, erschien er auf Betreiben seines
einstigen Abtes Hrabanus, der mittlerweile Erzbischof von Mainz geworden war, auf einer Synode,
um seine Ansichten zu verteidigen. Doch anders als zwei Jahrzehnte zuvor wurde er nun als
Haretiker verurteilt. Da Gottschalk jedoch Mdnch in einem Kloster des westfrankischen Reichs
war, wurde sein Fall an den eigentlich zustandigen Erzbischof von Reims iiberwiesen. Das Urteil
fiel dhnlich aus, er musste seine Schriften verbrennen und wurde zu lebenslanger Haft in ein

Kloster gebracht.

Seine Gedanken waren jedoch in der Welt und gaben Anlass zu weiteren theologischen
Auseinandersetzungen um die Pradestinationslehre, in die sich schlieflich sogar der Papst
einschaltete. Durch den baldigen Tod mehrerer Protagonisten blieb der theologische Konflikt
jedoch ungelost und geriet in Vergessenheit. Einige Jahrhunderte spater sollte die Scholastik ihn
wieder aufgreifen und umfassend diskutieren - eine Debatte, die im Protestantismus erneut
gefiihrt wurde. Die reformierten und lutherischen Kirchen formulierten hierzu schlieBlich 1973 in
der Leuenberger Konkordie (Art. 24): ,Das Christuszeugnis der Schrift verwehrt uns, einen ewigen

RatschluB Gottes zur definitiven Verwerfung gewisser Personen oder eines Volkes anzunehmen.”

25



Unter dem bischoflichen Schutz stand im hohen Mittelalter auch die aufstrebende jiidische
Gemeinde. Sie sollte als eine der SchUM-Stadte (Speyer, Worms und Mainz) von groRRem Einfluss
flir das aschkenasische Judentum werden - ihre Anfange sind eng mit dem Alten Dom St.
Johannis als Bischofskirche verbunden. Mainz wurde seit dem 10. Jahrhundert zu einem
wichtigen Zentrum jidischen Lebens im Reich nordlich der Alpen. Hier lebte und lehrte um das
Jahr 1000 der bedeutende Gelehrte Gerschom ben Jehuda, der den Ehrennamen ,Leuchte des
Exils“ erhielt. Die von ihm begriindete Mainzer Talmudhochschule (Jeschiwa) brachte weitere
groRe Gelehrte hervor, wie Jaakow ben Jakar oder seinen Schiiler Raschi (Rabbi Schlomo ben

Jizchak), dessen Kommentare noch heute in vielen Talmudausgaben enthalten sind.

Geistliches Leben vor Ort

Am Stift St. Johannis (und St. Viktor) ...

Die heutige Johanniskirche war in der Vormoderne die Heimat von drei geistlichen
Gemeinschaften. Dem Domkapitel (bis 1036), dem Stift St. Johannis (ab 1036) und dem Stift St.
Viktor (ab 1552). Die zentrale geistliche Aufgabe der dortigen Kanoniker (Weltgeistliche) war die

Feier des Gottesdienstes und das Chorgebet, also das gemeinsam vollzogene Stundengebet.

Eine einheitliche Regel fiir das Gemeinschaftsleben entstand erst zu Beginn des 9. Jahrhunderts
auf einer Synode in Aachen (816).¢ Zuvor hatte es eine Vielfalt an Lebensordnungen gegeben,
die nun durch eine klare Zweiteilung ersetzt wurde. Monche und Nonnen sollten der Regel des
heiligen Benedikt folgen, die um weitere Gewohnheiten erganzt wurde. Fiir die Kanoniker und
Kanonissen stand ein solch zentraler Text nicht zur Verfiigung. Die Synode schuf daher eine
eigene Regel, die auf Texten der Kirchenvater und friihen Konzilien basierte. Sie umfasste 114
Kapitel allgemeiner Erorterungen und 31 Kapitel mit konkreten Bestimmungen. Da diese Regel bei
Zusammenkiinften der Geistlichen kapitelweise verlesen wurde, entstand fiir das Treffen und die

Gemeinschaft die Bezeichnung ,Kapitel“, deren Angehdrige wurden zu ,Kapitularen®.

Der Zweck dieser nicht-monastischen Gemeinschaften waren nicht Abkehr von der Welt und
personliche Askese, sondern Seelsorge und Dienst fiir die Kirche. Dementsprechend fielen die
Einschrankungen in Kleidung und Nahrung weniger streng aus, auch personliches Eigentum war
gestattet. Schon die Mainzer Synode von 813 hatte den Kanonikern vorgeschrieben, sie sollten

gemeinsam essen und schlafen und jeden Morgen zur Lesung erscheinen. Sie hatten sich von

26



weltlichen Angelegenheiten fernzuhalten und durften nur vor Gericht auftreten, wenn es um den
Schutz von Witwen und Waisen ging. Auch die Jagd mit Hunden und Vdgeln wurde ihnen

untersagt.

Mit der Weihe des neuen Doms siedelte auch das bisherige Kapitel iiber; die Johanniskirche
ibernahm eine neu gegriindete Kanonikergemeinschaft. Den zwolf Klerikern oblag neben der
Feier des Gottesdienstes und des Stundengebets die Sorge um das Andenken Erzbischof
Erkanbalds. An der Liturgie wirkten durch ihren Gesang auch die Schiiler mit, die an der zum
Johannisstift gehorenden Schule zu Geistlichen ausgebildet wurden, insbesondere die
zukiinftigen Stiftsherren. Sie wurden durch den Kantor (beziehungsweise durch dessen

Stellvertreter, den Succentor) unterwiesen, dem auch die Leitung des Gesangs insgesamt zukam.

Fiir die organisatorischen Belange des Gottesdienstes, inshesondere fiir das Aufstellen der
Kerzen, war zundchst der Kustos zustandig. Seine Aufgaben iibernahm ab dem 14. Jahrhundert
der Leutpriester (Pleban), dem dariiber hinaus die Seelsorge und die Spendung der Sakramente
oblag. AuBerdem feierte er den Gottesdienst fiir die Angehdorigen des kleinen Pfarrsprengels, der
zum Stift gehorte. Dieser umfasste neben den Stiftsmitgliedern die Wohnungen der Domherren
(Stiftskurien), in denen wohl nicht mehr als zehn Familien lebten. Unterstiitzt wurde der Pleban

durch den Sakristan und den Glockner.

AuRerhalb von Mainz verfiigte das Stift bis zur Reformation an mehreren Kirchen iiber das
Patronatsrecht, war also fiir die Seelsorge in diesen Pfarrkirchen zustandig. Die Betreuung der
dortigen Glaubigen wurde jedoch nicht von den Stiftsherren selbst ibernommen, sondern an
einen Vikar delegiert, der hierfiir bestimmte Einkiinfte erhielt. Diese Vikare waren auch fiir die
Wahrung der weltlichen Rechte des Stifts zustandig. In Beichte und Predigt hatten sie dafiir Sorge

zu tragen, dass dem Stift kein Schaden entstand.

Neben diesen Vikaren, die als selbststandige Stellvertreter vor Ort fungierten, gab es auch Vikare,
die am Johannisstift selbst wirkten, dort jedoch andere Aufgaben als die Stiftsherren hatten.
Diese Vikariatstellen (Vikarien) gingen auf Stiftungen zuriick, die von Laien oder Geistlichen, in
der Regel Angehdrige des Stifts, getatigt wurden. Die meisten der insgesamt 14 Vikarien wurden
vom ausgehenden 13. bis zum beginnenden 15. Jahrhundert gestiftet; sechs von ihnen hatten bis
zum Ende des Stifts Bestand. Die Aufgabe der Vikare bestand darin, zu festgelegten Tagen in der
Woche (zumeist sogar tédglich) die Messe zu lesen und so fiir das Seelenheil des Stifters

beziehungsweise seiner Verwandten oder Amtsnachfolger Sorge zu tragen. Auerdem waren sie

27



verpflichtet, am Chorgebet der Stiftsherren teilzunehmen, wobei eine Stellvertretung explizit
verboten wurde. Daneben erfiillten sie Zusatzaufgaben wie das Lesen der Friihmesse oder die
Unterstiitzung des Kantors. Seit dem 17. Jahrhundert hatte auch der Stiftspfarrer eine Vikarie

inne.

Mit diesen Stiftungen ging eine Vermehrung der Altédre einher. Neben dem Hochaltar im Ostchor
gab es Nebenaltédre, die den Heiligen Agatha, Alban (samt Allerheiligen), Barbara, Bonifatius,
Jodocus, Johannes Evangelista und Nikolaus, Katharina, Maria sowie den Heiligen Drei Konigen
geweiht waren. Zumindest zeitweise gab es auch einen Martinsaltar und einen Erasmusaltar. Im
18. Jahrhundert war der nun im Westchor befindliche Hochaltar nicht nur den beiden
Stiftsheiligen Johannes (Baptista/der Taufer) und Viktor geweiht, sondern auch Johannes
Evangelista. Daneben gab es sechs weitere Altédre, im Norden St. Viktor, Beata Maria Virgo und
Heiligkreuz, im Siiden St. Nikolaus, St. Bonifatius und Beata Maria Virgo Dolorosa. Der Pfarraltar,
der mit dem Kreuzaltar identisch gewesen sein diirfte, befand sich zuvor wahrscheinlich in der
Kirchenmitte. Der Hauptaltar im Ostchor war lange Zeit durch ein Gitter abgetrennt, der Westchor
sogar durch massive Schranken; auch manche der Nebenaltare diirften sich in eigenen Kapellen

befunden haben.

Wie genau die beiden Stifte St. Johannis und St. Viktor ihren Gottesdienst und ihr Stundengebet
feierten, ist nur unzureichend iiberliefert. Beim Einzug 1552 hatte der Mainzer Erzbischof lediglich
verfiigt, dass die Kanoniker von St. Johannis hierdurch nicht gestort werden sollten. Fiir das
ausgehende 18. Jahrhundert ist zumindest die Regelung vermerkt, dass das Chordirektorium,
also die Aufsicht iiber das Stundengebet, von beiden Dekanen ausgeiibt wurde, was auf eine
gemeinsame Abhaltung hinweist. Diese erstreckte sich wohl auch auf die Feier der Messe. Der
Festtag der Translatio des heiligen Viktor, der 14. Juni, wurde ebenfalls von beiden

Gemeinschaften zusammen gefeiert.

Das St. Johannisstift war auch der Sitz dreier Bruderschaften, die zu Beginn des 15. Jahrhunderts
beziehungsweise um 1500 entstanden. Die Bruderschaft der Vikare, die Marien-, Wendelin- und
Rochusbruderschaft und die Passionsbruderschaft. Sie hatten alle zum Ziel, ihren Mitgliedern ein
angemessenes Begrabnis zu gewahrleisten und durch die Stiftung von Messfeiern fiir ihr
Seelenheil zu sorgen. Die Passionsbruderschaft, die jedoch nur kurze Zeit existierte,
beabsichtigte aulerdem, alle fiinf Jahre ein Passionsspiel durchzufiihren. Die Marien-, Wendelin-

und Rochusbruderschaft nahm an der Fronleichnamsprozession im Dom teil, und zwar an

28



exponierter Stelle vor dem Priester, direkt nach den Schiilern und den Handwerksgesellen mit den

Kerzen.

... und in der evangelischen Gemeinde

Die Einweihung der Johanniskirche als evangelische Kirche erfolgte am 7. November 1830.
Pfarrer Friedrich Christian Nonweiler hielt die Festpredigt, die er unter das Thema stellte ,Warum
uns unsere Kirche eine heilige Statte und ein Gotteshaus ist” (1. Mose 28,17 und 18)."” Die Orgel
spielte Johann Christian Heinrich Rinck, Hofkantor in Darmstadt. Der Gottesdienst fand von nun
an auch nachmittags statt, was bisher nur im Sommer und an bestimmten Festtagen der Fall
gewesen war. Am Tag der Einweihung wurde der aus Mainz stammende Adolph Stohr als

Pfarrvikar ordiniert, der Nonweiler fortan in seinem Amt unterstiitzte.

Das Weihedatum der Johanniskirche war fiir Nonweiler von personlicher Bedeutung, hatte er doch
genau 28 Jahre zuvor an diesem Tag sein Amt als Pfarrer angetreten. In den ersten Jahren war
er sehr um die innere Einigkeit der jungen Gemeinde bemiiht gewesen, die von Beginn an
Lutheraner und Reformierte vereinte. Sie war damit ,die erste unierte evangelische Gemeinde in

ganz Deutschland”,® ein Modell, das bald auf andere Gemeinden ausstrahlen sollte.

Doch auch in Mainz dauerte es mehrere Jahre, bis die Union ganzlich verwirklicht wurde,
herrschte doch in der Frage des Abendmahls zunéchst keine Einigkeit. Bei der ersten Feier am
11. Juli 1802, mehr als zwei Monate nach der Griindung, hatte man sich entschieden, Brot zu
verwenden und nicht die bei den Lutheranern iibliche Hostie. Dies traf auf weitgehende
Ablehnung, denn mit etwa 60 Personen nahmen nur etwa zehn Prozent der Gemeindemitglieder
teil, fast ausschlieRlich Reformierte. Die Lutheraner, die mit iiber 90 % die deutliche Mehrheit
stellten, fuhren auch weiterhin nach Biebrich, um dort in der Schlosskirche die Kommunion zu
empfangen. Nonweiler musste viel Uberzeugungsarbeit leisten, in der 6ffentlichen Predigt wie im
privaten Gesprach. Sieben Jahre spater konnte er feststellen, ,dass unter den Gliedern meiner
Gemeinde der beiden Konfessionen die vollkommenste Eintracht herrsche”. ' Bei der
Abendmahlfeier an Ostern 1809 nahmen {iber 200 Glaubige teil. Nonweilers fortwahrender
Einsatz fiir die Union kulminierte in der 1822 verdffentlichen Schrift Bekenntnis und Geliibde

meiner Konfirmanden, ein Leitfaden fiir den kirchlichen Unterricht (,Mainzer Katechismus').

29



Da es an den Volksschulen der Stadt keinen evangelischen, sondern nur katholischen
Religionsunterricht gab, war Nonweiler auch hierfiir zustandig. Den Kindern der Gemeinde erteilte
er von deren zehntem Lebensjahr an bis zur Konfirmation Unterricht, im Sommer taglich und im
Winter vier Mal wochentlich. Die stark wachsende Zahl der Schiiler auf etwa 200 und das Streben
nach konfessioneller Gleichberechtigung lieR den Wunsch aufkommen, eine eigene evangelische
Konfessionsschule einzurichten. Nach mehrjahrigem Drangen gab die hessische Regierung im
Jahr 1833 dem Gesuch statt. Die im ehemaligen Welschnonnenkloster eingerichteten Madchen-
und Knabenschule besuchten zwei Jahrzehnte spater iiber 500 Kinder in sechs Klassen; die

Einrichtungen bestanden bis zur Einfiihrung der Kommunalschule 1876.

Als Nonweiler im Jahr 1848 nach 46-jahriger Tatigkeit in den Ruhestand trat, wurde sein
Mitprediger Karl Georg Friedrich Schmitt neuer Pfarrer. Er sollte sich in seinem ahnlich langen
Wirken als wiirdiger Nachfolger erweisen. Die Gemeinde war Mitte des 19. Jahrhunderts auf tiber
5500 Mitglieder angewachsen, davon etwa 5100 in der Stadt selbst (bei einer Gesamtbevolkerung
von etwa 35.000) und die {ibrigen in den umliegenden Dorfern. Neunmal im Jahr fand das
Abendmahl statt, an dem etwa die Halfte der Gemeindemitglieder teilnahm; 190 Taufen und 26
Trauungen wurden jahrlich gefeiert. Um den damit verbundenen Aufgaben gerecht zu werden,
richtete man zwei neue Pfarrstellen ein. Das starke Wachsen der Gemeinde lieR es geboten
erscheinen, dass seit den 1880er-Jahren in den Vororten eigene Gemeinden gegriindet wurden,
was im teils schwer zu erreichenden Kastel bereits 1859 geschehen war. Dies war notig
geworden, da die Johanniskirche gerade an den Festtagen bei weitem dberfiillt war, was

angesichts von mittlerweile iiber 17.000 Gemeindemitgliedern wenig iiberrascht.

Um eine bessere Seelsorge zu gewahrlisten, wurde die Stadt in vier Bezirke aufgeteilt und jedem
ein Pfarrer beziehungsweise Pfarrassistent zugewiesen. Auch das Rochusspital, das stadtische
Invalidenhaus, das Elisabethenhaus und das Vinzenzhospital wurden betreut. Zu dieser Zeit
intensivierte sich auch das geistliche Leben, mit Passionsgottesdiensten, Passionsandachten,
Erbauungsstunden und Jugendgottesdiensten. Die 1893 vorgenommene Verlegung der
Abendmahlgottesdienste auf den Abend erwies sich allerdings als wenig erfolgreich und wurde
bald zuriickgenommen. Bis 1895 diente die Johanniskirche auflerdem den evangelischen

Angehdrigen der Garnison fiir den Militargottesdienst, der meist am friihen Morgen begann.

Im Jahr 1903 erfolgte mit der Einweihung der Christuskirche die Teilung in zwei eigenstandige

Gemeinden. Im Jahr zuvor hatte man am Morgen des 2. Mai noch gemeinsam das 100-jahrge

30



Jubildum gefeiert. Am Anfang hierbei stand ein Festgottesdienst in der Johanniskirche, bei dem
Kirchenrat Ludwig Frohnhduser die Predigt hielt - wie ein Jahrhundert zuvor zur Bibelstelle ,und
lasst uns aufeinander achthaben und einander anspornen zur Liebe und zu guten Werken und
nicht verlassen unsre Versammlung, wie einige zu tun pflegen, sondern einander ermahnen, und
das umso mehr, als ihr seht, dass sich der Tag naht” (Hebr. 10,24 und 25). Die musikalische
Gestaltung tibernahmen der Knabenchor, der Kirchengesangsverein und zum Gemeindegesang
ein Posaunenchor. Am Nachmittag schloss sich ein Jugendgottesdienst an, die Predigt im

Abendgottesdienst widmete sich 1. Sam. 7,12: ,Bis hierher hat uns der Herr geholfen”.?

Nach umfassenden Umbaumalnahmen der Kirche einige Jahre spater konnte am 27. Oktober
1907 die erneute Einweihung gefeiert werden. Die Festpredigt hielt Pfarrer Lic. Leonhard Jacob
(1897-1931) zu 1. Petrus 2,5: ,Und auch ihr als lebendige Steine erbaut euch zum geistlichen
Hause und zur heiligen Priesterschaft, zu opfern geistliche Opfer, die Gott wohlgefallig sind durch
Jesus Christus”. Unter Verweis auf die lange Geschichte des Ortes schilderte er eindriicklich
seine Bedeutung fiir das Leben der Gemeinde. ,Viele von euch sind hier getauft und konfirmiert
worden. Viele schlossen hier vor Gottes Angesicht den Ehebund und brachten ihre Kinder zur
Taufe und Konfirmation. Und wie oft, wenn ihr aus der Unruhe und Sorge des Lebens hierherkamt,
durftet ihr hier etwas schmecken von dem Frieden Gottes, der hoher ist als alle Vernunft.“?' Die
romische Vergangenheit des Baus fand in der Gegenwart eine Fortsetzung, statt Brandopfern nun
mit geistigen Opfern: ,An Stelle des Weihrauchs aber steige das Gebet als Lobopfer der Lippen
zum Hochsten empor.” Der wichtigste Teil eines Bauwerks sei dabei das unsichtbare Fundament
in Person von Christus, auf dem die Gemeinde als lebendige Steine emporwachse: ,Erbauet euch
zu einem geistlichen Hause, zu einem heiligen Priestertum, auf dem Fundamente Jesus Christus,
gereinigt von aller Bosheit, begierig nach dem Worte Gottes, fertig zu guten Werken und anhaltend

Ill

am Gebet. Amen

Es waren solche Predigten, die ebenso wie die des Pfarrers Karl Ringshausen (1910-1920) dafiir
sorgten, dass auch nach der Griindung der Christusgemeinde zahlreiche Glaubige aus der
Neustadt in die Johanniskirche kamen und sie der groBraumigen Christuskirche vorzogen.
Ringshausens Nachfolger Georg Glock (1921-1934) widmete sich engagiert der Bibelstunde und
Bibelbetrachtung sowie der Wochen-, Advents- und Passionsandacht. Der wichtigste Tag fiir das
Abendmahl war der Karfreitag, bei den drei Gottesdiensten kamen jeweils iiber 500 Personen.

Auch der Kindergottesdienst erfreute sich groRer Beliebtheit, ganz anders als in den 1950er-

31



Jahren, als Pfarrer Paul Usener vergleichend feststellte: ,Wie beschamend ist doch das Heute,
wie klein die Schar der Kinder, wie gering die Anteilnahme der Eltern am Wirken der Kirche an

ihren Kindern fiir Christus."?2

Eine zentrale Rolle im Gottesdienst hatte stets der Kirchengesang. Schon kurz nach ihrer
Griindung 1802 hatte die Gemeinde ein eigenes Gesangbuch in Auftrag gegeben. Nachdem die
Stadt Mainz 1816 zum GroBherzogtum Darmstadt gekommen war, wurden im folgenden Jahr am
Reformationstag das Hessische Landesgesangbuch und das Choralbuch eingefiihrt (Allgemeines
Evangelisches Gesangbuch fiir das GroBherzogtum Hessen, Choralbuch fiir das GroBherzogtum
Hessen). Von Seiten der Kirchenbehorde erhoffte man sich, durch eine Vereinheitlichung den
Zusammenhalt der Evangelischen Kirche des GroBherzogtums Hessen zu starken und die
Eingliederung der neuen linksrheinischen Gebiete voranzutreiben, wo etwa 20 verschiedene
Gesangbiicher in Gebrauch waren. Die Ubernahme des neuen Gesangbuchs vollzog sich jedoch
nur schleppend, auch weil es nach der Union in Rheinhessen 1822 als zu stark lutherisch gepragt

angesehen wurde.

Nach jahrzehntelangen Auseinandersetzungen entstand 1880 das Gesangbuch fiir die
Evangelische Kirche im GroBherzogtum Hessen. Ihm war ein groRerer Erfolg beschieden als
seinem Vorganger, unter geringen Modifikationen und erganzt um ein Choralbuch blieb es bis
1950 in Mainz in Gebrauch. Sein Nachfolger wurde das Evangelische Kirchengesangbuch mit 394
Liedern, erweitert um einen Anhang mit weiteren 78 Liedern. Seit 1994 wird nun das Evangelische
Gesangbuch verwendet, mit 535 gemeinsamen Liedern und Gesangen; in der Evangelische Kirche
in Hessen und Nassau findet es zusammen mit einem Erganzungsband von 164 Liedern und zwei

modernen Liturgien Verwendung.

32



Alter Dom - neuer Dom, evangelisch - katholisch: Verbindendes und
Konflikte

Alter Dom - neuer Dom

Auch nach der Weihe des neuen Doms im Jahr 1036 blieb die Verbindung zur friiheren
Bischofskirche, die jetzt der Sitz des Stifts St. Johannis war, bestehen. Alter und neuer Dom
blieben eng verbunden. Auf direkter personeller Ebene geschah dies durch die Person des
Domkustos, der seit dem ausgehenden 12. Jahrhundert gleichzeitig Propst von St. Johannis war.
Allerdings ging seine Bedeutung fiir das Stift bald deutlich zuriick, da dieses die
Vermogensverwaltung an sich zog und er selbst als Archidiakon fiir den Erzbischof

Verwaltungsaufgaben wahrnahm.

Die enge Beziehung der beiden Kirchen auBerte sich schon in den baulichen Gegebenheiten,
waren sie doch einst durch das so genannte Paradies miteinander verbunden. Dieser gedeckte
Gang entstand spatestens im Spatmittelalter und reichte von der siidlichen Ostseite der
Johanniskirche zum Leichhofportal des Doms. Das dortige Tympanon zeigt den thronenden
Christus mit Maria zu seiner Rechten und Johannes den Taufer zu seiner Linken. Flankiert werden
sie durch zwei heilige Bischofe, bei denen es sich um Martin von Tours und Bonifatius handeln
konnte. Der erste war der Patron des Doms, ein Reliquiengrab des zweiten befand sich in St.

Johannis.

Die Erinnerung an den heiligen Martin als friiheren Patron der Kirche wurde auch am Stift
wachgehalten, feierte man doch das Kirchweihfest am 12. November und damit einen Tag nach
dessen Festtag. An dieser Feier besuchte das Domkapitel das Stift, um diesem als Zeichen der
Verbindung der beiden Kirchen einen bestimmten Geldbetrag zu bezahlen. Bei Prozessionen
gingen die Kanoniker von St. Johannis ebenso wie diejenigen von St. Mariengreden zusammen
mit den Dombherren, da sie ,under iren fanen und creutz gehdren“.? Die drei benachbarten
Kirchen, der alte Dom, der neue Dom und die friihere Vorkirche, traten als Einheit auf.
Maglicherweise wurde auch die einstige Glocke der St. Johanniskirche aus dem 14. Jahrhundert
von demselben Gieler gefertigt, der das Taufbecken schuf, das sich einst in Mariengreden befand

und heute im Dom steht.

Zwei weitere materielle Beziehungen stammen dagegen erst aus dem beginnenden 19.

Jahrhundert: Das Eingangsportal der Georgskapelle und das Grabmal des Bonifatius. Die Platte

33



des Grabs war Mitte des 14. Jahrhunderts von einem Mainzer Erzbischof in Auftrag gegeben
worden und schmiickte das Reliquiengrab des Heiligen in der Johanniskirche. Wahrend sich von
dem Grab selbst keine Spuren erhalten haben, wurde der Tumbadeckel im Jahre 1823 im
Mittelschiff des Doms aufgestellt. Wenige Jahre spater fand das Portal der Georgskapelle seinen
Weg in die mittlerweile evangelische Johanniskirche. Die Kapelle war um 1300 vom Domdekan
Otto von Riidesheim gestiftet worden und befand sich am heutigen Gutenbergplatz; bei ihrem
Abriss 1829 2 konnte das Portal gerettet werden und im Folgejahr im Zuge der
UmbaumaBnahmen in St. Johannis im siidlichen Seitenschiff verbaut werden (friiher
Durchgangsraum, heute Ostseite). Das Tympanon zeigt den heiligen Georg als gepanzerten Ritter

mit Lanze, Schwert und Schild, vor dem der als Geistlicher gekennzeichnete Stifter betend kniet.

Eine andere bauliche Beziehung der beiden Kirchen ging dagegen an beiden Orten verloren. So
hatte das Martinscharlein, das zu Beginn des 14. Jahrhunderts im Dom (ber einer Krypta, der
Nassauer Unterkapelle, entstand, einen um etliche Jahrzehnte alteren Vorlaufer im Westchor der
Johanniskirche, dessen Reste bei den jiingsten Grabungen zu Tage traten. Wenn sich unterhalb
des Martinschorleins im Dom zeitweise tatsachlich das Grab Erzbischof Bardos, des Stifters von
St. Johannis, befunden haben sollte, wie es in der Forschung diskutiert wird, ergabe sich hier eine
weitere Verbindung der beiden Kirchen.?® Dies gilt ebenfalls fiir das urspriingliche Grab dieses
Erzbischofs, das sich einst in der Mitte des neuen Doms vor dem Kreuzaltar befand - ganz so wie

sein Vorganger Erkanbald im alten Dom St. Johannis bestattet worden war.

Im Leid vereint waren der alte und der neue Dom schlieflich im Jahr 1942, als es in Folge von
Luftangriffen - wie auch in weiteren Kirchen der Altstadt - zu Branden und schweren
Zerstorungen kam. Der einstige Verbindungsgang zwischen den beiden Kirchen war schon im 18.
Jahrhundert zerstort worden, als ein Brand des Doms auf die angrenzenden Gebaudeteile

iibersprang.

Evangelisch - katholisch

Mit der Ubernahme der Johanniskirche durch die evangelische Gemeinde im Jahr 1828 erhielt der
Dom einen neuen Nachbarn. Die Evangelischen, die einige Jahrzehnte zuvor iiberhaupt kein
Gotteshaus in Mainz gehabt hatten, waren ausgehend von der Altmiinsterkirche iiber die
Welschnonnenkirche schlieflich im Herzen der Altstadt angekommen, in unmittelbarer Nahe zum
katholischen Zentrum der Stadt. Das Zusammenleben der beiden Religionsgemeinschaften war

34



nach den Wirren und Erschwernissen im Zuge der Revolutionskriege zundchst friedlich und von

Respekt gepragt.

Doch im Jahr 1855 kam es zur Konfrontation, in Mainz wie dariiber hinaus. Der Ausgangspunkt
war das 1100. Todesjahr des Bonifatius’ (nach heutiger Ansicht 754 statt 755), ein Jubilaum, das
von katholischer Seite als Ausdruck des eigenen Selbstbewusstseins und der Ablehnung liberaler
Vorstellungen inszeniert wurde. Sein Zentrum war neben Fulda die Stadt Mainz. Zehntausende
Besucher kamen im Sommer hierher, um den Feierlichkeiten beizuwohnen. Von katholischer Seite
wurde Bonifatius zum Apostel der Deutschen stilisiert. Sein Einigungswerk sei jedoch nach
Ansicht des Mainzer Bischofs Emmanuel Ketteler durch die Reformation zerstort worden - und

damit auch die ,GroRe des deutschen Volkes"”.26

Diese Deutung und Vereinnahmung der Vergangenheit rief in Deutschland von liberaler und
protestantischer Seite heftige Kritik hervor. In Mainz war es Otto Friedrich Nonweiler, der Sohn
und Nachfolger des ersten Pfarrers der Gemeinde, der unter dem unmittelbaren Eindruck der
Feierlichkeiten das Wort ergriff. In zwei Predigten am 8. und 15. Juli widmete er sich dem
Verhaltnis von Kirche und Reich Gottes, ausgehend von Matthdus 18,20. ,Wo zwei oder drei in
meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen.” Dabei konzipierte er das Reich
Gottes als ,Gemeinschaft von Frommen und nach Heiligung Strebenden” und betonte damit die
innere Hinwendung zu Gott in Abkehr zu einer von Gott gestifteten und durch Sakramente
bekraftigten Kirche.?’

Diese Offenheit ging mit der Ablehnung eines Alleinvertretungsanspruchs einher. ,Wo darum eine
Kirche die alleinseligmachende sich nennt, da steht sie in schroffem Widerspruche mit dem
Bibelworte und sie ist in dem Hochmuth und Diinkel befangen, daB sie selbst das Reich Gottes
sei.” Nonweiler kritisierte eine Horigkeit gegeniiber den Vorgaben der Amtskirche, die Menschen
auch gegen die eigenen Uberzeugungen handeln lasse. Als Korrektiv gegen einen falschen
Glauben sah er den Protestantismus, den er jedoch nicht rein historisch, sondern inhaltlich fasste.

,Erist schon in allen Jahrhunderten vorher der Fiirsprecher des Reiches Gottes gewesen.”

Nonweilers Position blieb zunachst von Offenheit und Toleranz gepragt. Spater formulierte er
jedoch deutlicher, welche Folgen sich fiir ihn aus seiner Konzeption des Reich Gottes ergaben.
Der Anlass war wiederum ein Jubildaum, feierten die Evangelischen im September 1855 doch den
Augsburger Religionsfrieden von 1555. Aus seinen friiheren Uberlegungen leitete Nonweiler nun

die Schlussfolgerung ab. ,Wenn man der deutschen Nation biindig und klar vortragen wiirde, um

35



was es sich [bei der kath. Lehre] handelt [und sie so einmal richtig aufklaren wiirde], Millionen

von Teilnehmern aus der katholischen Kirche wiirden sich uns anschlieBen.”

Der katholische Widerspruch gegen die in mehreren Auflagen gedruckten Predigten lieR nicht
lange auf sich warten. Im Auftrag Bischof Kettelers stellte der Domkapitular Dr. Johann Baptist
Heinrich ihnen eine 30seitige theologische Abhandlung iber Die wahre Kirche oder das sichtbare
Reich Gottes auf Erden entgegen, ,zum Nachweis und zur Beleuchtung der Irrthiimer und
Fehlschliisse” Nonweilers. Fiir Heinrich wurde die Kirche durch ,ein 6ffentliches BekenntniR“ des
Glaubens und durch ,Symbol, Zeichen und Cultus” sichtbar, nicht allein durch ,innerlichen
Glauben” und ,Wort und BekenntniB“. In Nonweilers Ausfiihrungen sah er die Abkehr von einer
konkreten Religion und legte diesem auf die Frage, wo sich das wahre Christentum finden lasse,
spottisch die Antwort in den Mund, dies sei ,in keinem Glaubensbekenntnif} aller der christlichen
Gemeinschaften” der Fall. ,Man kann es in der Sichtbarkeit nicht finden; wir alle suchen nach
demselben, ob wir es gefunden, konnen wir nicht sagen. In der unsichtbaren Kirche ist es; es gibt
ohne Zweifel gewisse verborgene Seelen, die es haben; sehe zu, ob und wie du selbst ein

unsichtbares Mitglied dieser unsichtbaren Genossenschaft werdest.”

Nonweiler reagierte hierauf mit einem offenen Brief an die evangelische Gemeinde Mainz, fiir den
er symboltrachtig den Geburtstag Luthers, den 10. November, wahlte. Anstatt die
Auseinandersetzung inhaltlich zu vertiefen, kritisierte er die von katholischer Seite
vorgenommene Polemik und allgemein die feindliche Haltung gegeniiber der evangelischen
Gemeinde. Er selbst sah sich nicht als Neuerer, sondern in Kontinuitdt zu seinem Vater. In
bewusster Abgrenzung zur Gegenseite betonte er auferdem, er wolle nicht iiber der Gemeinde
stehen, sondern in ihr. Aus diesem Amtsverstandnis heraus folgten einige Monate spater Vier
Predigten iber Christliche Toleranz, die ebenfalls gedruckt wurden. Es sei nicht sein Ziel, das
,katholische Dogma in der Nachbarkirche” zu hindern, sondern um gegenseitige Toleranz zu
werben, schlieBlich handle Gott unabhangig von Konfessionsgrenzen. Fiir sich personlich sah er
ein friedliches Miteinander jedoch offenbar nicht mehr gewahrleistet. Schon im darauffolgenden
Jahr verlieB er seine Heimatstadt Mainz und iibernahm eine Predigtstelle in Bremen, wo er bis zu

seinem Lebensende blieb.

Nach der wieder eingekehrten Ruhe war es einige Jahrzehnte spater erneut ein Jubilaum, das zu
publizistischen Auseinandersetzungen zwischen Evangelischen und Katholiken fiihrte. Anlasslich

des 300. Geburtstags Gustav Adolfs wurde 1894 die kurzzeitige Herrschaft des schwedischen

36



Konigs in Mainz in den Tageszeitungen kommentiert. Ausgehend von einer damaligen Erklarung
des Mainzer Erzbischofs, die Schweden strebten die Vernichtung der Katholiken an, wurde die
Schwedenzeit (1631-1635) als Schreckenszeit geschildert und in eine Reihe mit den
Bedriickungen und Zerstorungen durch die Hunnen und die franzosischen Revolutionstruppen
gestellt. Diese Anschuldigungen nahm Pfarrer Ludwig Frohnhduser zum Anlass fiir ein
griindliches Studium der Quellen, die er in seinem Werk Gustav Adolf und die Schweden in Mainz
und am Rhein prasentierte und dabei ein differenziertes Bild des Konigs zeichnete. Die
Verteidigung des fiir Religionsfreiheit eintretenden Herrschers unternahm er auch in einem
Aufsatz, der im Folgejahr im Gustav-Adolf-Kalender erschien, sowie in einem fiinfaktigen

Festspiel Die Schweden am Rhein.

Einige Jahre spater kam es erneut zu einer publizistischen Auseinandersetzung, als im Zuge des
Gutenbergjubildaums 1900 (sein angeblicher 400. Geburtstag) Kritik daran geduRert wurde, dass
beim Festzug ein Wagen mit einer grolen Lutherbibel teilnahm. Auch die Debatte darum, ob es
sich bei St. Johannis tatsachlich um den alten Dom handelte, war im ausgehenden 19. und
beginnenden 20. Jahrhundert von katholischer Seite nicht frei von konfessioneller Pragung.

Offenbar wollte man die erste Mainzer Bischofskirche nicht im Besitz der Protestanten wissen.

Nicht ganz zu Unrecht wurde daher im Jahr 1902 anldsslich der Jubilaumsfeier zum 100-jahrigen
Bestehen der Gemeinde von evangelischer Seite die Mahnung ausgesprochen, den
konfessionellen Frieden in Mainz weiterhin zu wahren. Gleichzeitig hob der Mainzer
Oberbiirgermeister hervor, dass das Mainzer Biirgertum trotz seiner politischen und religidsen
Unterschiede vereint sei. An sich war das Zusammenleben namlich friedlich und respektvoll,
zumal im 20. Jahrhundert die christlichen Kirchen sich mit ganz neuen Herausforderungen
konfrontiert sahen und im Zuge der 6kumenischen Bewegung starker zusammenriickten. Die
Kirche St. Johannis kann hierfiir mit ihrer besonderen Geschichte ein zentraler Ort sein. Schon
1954 veranstaltete die Gemeinde in ihrem Hauptgottesdienst eine Bonifatiusgedenkfeier, und
auch von katholischer Seite legte man nun allgemein den Fokus auf die Verbreitung des
Christentums. Die okumenische Zusammenarbeit duferte sich zuletzt in den umfassenden
Grabungen, die unter reger Anteilnahme des Bistums Mainz stattfanden, einschliellich einer

betrachtlichen finanziellen Unterstiitzung.

37



Politik und Macht

Geistliche als Politiker — im Dienst des Herrschers und mit eigener

Agenda

Das romische Mainz hatte als Garnisons- und Provinzhauptstadt eine zentrale Funktion fiir die
administrative und militarische Beherrschung des nordlichen Oberrheins. Als nach vielfaltigen
Wirren und Umbriichen im ausgehenden 5. Jahrhundert die Franken schlieBlich die Romer
ablosten, traten vor allem die Bischofe als Stadtherren in Erscheinung. Dabei wirkten sie zumeist
in enger Abstimmung mit dem Herrscher, der wiederum auf ihre Einsetzung Einfluss nahm und

sie in seine Plane einspannte.

Unter Bischof Sidonius (t nach 580) gehdrte Mainz zundchst zum frankischen Reich von Metz,
das sich spater als Austrasien weiter nach Norden und Westen ausdehnte. Im Bruderstreit
zwischen den Merowingerherrschern Theuderich II. und Theudebert II., die das Reich ihres Vaters
geteilt hatten, ergriff Bischof Leudegarius im Jahr 612 fiir den jiingeren Theuderich Partei und
stellte sich damit gegen den Konig, in dessen Reich seine Didzese lag. Der siegreiche Theuderich
setzte sich allerdings liber den Rat des Bischofs hinweg, den Besiegten zu einem Geistlichen zu

machen und lieR seinen Bruder und dessen Sohne stattdessen umbringen.

Als zu Beginn des 8. Jahrhunderts die Karolinger als Hausmeier die merowingischen Konige zu
bloRen Schattenherrschern degradierten, griffen sie fiir ihre Herrschaft verstarkt auf die Mainzer
Bischofe zurlick. In dieser Rolle nahm Bischof Gerold an einem Kriegszug gegen die Sachsen teil
- eine fiir friihere Zeiten undenkbare Handlung eines Geistlichen, die schon von den Zeitgenossen
kritisiert wurde. Als Gerold dabei wahrscheinlich 738 den Tod fand, folgte ihm als Bischof sein
leiblicher Sohn Gewilib nach. Dieser zog ebenfalls bald die Kritik des Missionars Bonifatius auf
sich, der ihn der Trunkenheit und Vollerei bezichtigte, seine Jagdleidenschaft anprangerte und
kritisierte, dass er ,bewaffnet mit dem Heer zog und mit eigener Hand das Blut von Heiden und
sogar Christen vergoss“.? In der Tat nahm auch Gewilib an den Sachsenkriegen teil und rachte
dabei den Tod seines Vaters - angeblich sogar eigenhandig in einem Zweikampf, was jedoch eine
spatere Ubertreibung darstellen diirfte. In jedem Fall betrieb Bonifatius mit Nachdruck seine
Absetzung, und zwar erfolgreich. 744 musste Gewilib sein Amt resignieren. Abgefunden wurde er
mit Einkiinften bei Bingen, sein Geld und seine Horigen schenkte er ,dem heiligen Martin®, also

seiner friitheren Bischofskirche.

38



Mit Bonifatius folgte ihm ein Mann nach, der schon mehrere Jahrzehnte als Missionar tatig
gewesen war und maBgeblich an der Neuorganisation der Kirche im ostlichen Teil des
Frankenreichs mitgewirkt hatte. Als im Jahr 751 der Karolinger Pippin (der Jiingere) den letzten
Herrscher aus dem Geschlecht der Merowinger absetzte und so neben der faktischen Macht auch
den Konigstitel erhielt, wurde dies maglicherweise mit einer Salbung verbunden. Ob diese allein
durch Bonifatius vollzogen wurde, er hieran mitwirkte, ihr fernblieb oder sie vielleicht iiberhaupt
nicht stattfand, wird in der Forschung kontrovers diskutiert.?’ Fest steht allerdings, dass man
einige Jahrzehnte spater in Bonifatius den Urheber der Salbung und damit der Konigswerdung
des Karolingers sah. Es sollte nicht das einzige Mal bleiben, dass der Mainzer Erzhischof als

Konigsmacher auftrat.

Die auf Bonifatius folgenden Erzbischdfe Lullus, Richulf, Haistulf, Otgar und Hrabanus Maurus
traten vor allem als geistliche Hirten in Erscheinung, die sich fiir die Starkung des Glaubens in
ihrer Diozese einsetzten. Nicht immer konnten sie sich dabei den weltlichen Belangen ihres
Amtes entziehen. Im Konflikt der Sohne Kaiser Ludwigs des Frommen mit ihrem Vater stand
Erzbischof Otgar auf der Seite der zeitweise erfolgreichen Aufstandischen. Dies blieb jedoch ohne
negative Folgen, denn noch beim Tod des Kaisers in der Nahe von Ingelheim weilte er an dessen
Seite. In den darauffolgenden Kampfen der Briider ergriff er wiederum fiir den Unterlegenen
Partei, was seinen politischen Einfluss im neu gegriindeten ostfrankischen Reich zuriickgehen
lieB.

Von der zweiten Halfte des 9. Jahrhunderts an traten die Mainzer Erzbischofe politisch wieder
starker in Erscheinung. Die vom ostfrankischen Konig betriebene Erhebung Karls von Aquitanien
(856-863) brachte einen Urenkel Karls des GroRen auf den Bischofsstuhl, der insbesondere die
AuBenpolitik seines koniglichen Onkels mitbeeinflusste. Noch starker brachte sich hier sein
Nachfolger Liutbert (863-889) ein, der fiir mehrere Konige tatig war und das Doppelamt des
Erzkaplans und Erzkanzlers erlangte. Dies schloss militarische Funktionen ein, beim Kriegszug
gegen Bohmen ebenso wie in der Abwehr der Normannen. Liutberts Nachfolger Sunderold fand
hierbei 891 den Tod in der Schlacht.

Mit Hatto I. (891-913) betrat ein Mann die Biihne, der die Reichspolitik maBgeblich pragen sollte.
Von Konig Arnulf mit den Einkiinften zahlreicher Kloster ausgestattet, hob er dessen Sohn aus
der Taufe, begleitete den Konig auf zwei Italienziigen und wohnte der Kaiserkronung in Rom bei.

Nach Arnulfs Tod sicherte er seinem koniglichen Patenkind die Krone und leitete fiir den

39



Sechsjahrigen die Regentschaftsregierung. Als wenige Jahre spater der letzte Konig aus dem
Geschlecht der Karolinger starb, brachte Hatto den aus einem maéchtigen Adelsgeschlecht
stammenden Konrad 1. (911-918) auf den Thron. An der Johanniskirche lieR der Erzbischof

umfangreiche BaumaRRnahmen durchfiihren.

Hattos Nachfolger Heriger (913-927) fiihrte die enge Beziehung zum Konigtum fort. Eine von ihm
geleitete Synode erklarte 916, jegliche Rebellion gegen den Konig als ,Gesalbten des Herrn*
(christus domini) rufe den Zorn Gottes hervor. Dass die groBe Nahe zum Herrscher auch Anlass
zu Konflikten bot und sogar zu Widerstand fiihren konnte, zeigte sich erstmals unter Erzbischof
Friedrich (937-954). Es war daher nur folgerichtig, dass Otto I. das Erzbistum seinem unehelichen
Sohn Wilhelm (954-968) iibertrug und anschlieRend die ihm getreuen Hatto Il. (968-970),
Ruprecht (970-975) und Willigis (975-1011) einsetzte.

Erzbischof Willigis erhielt mit der Veroneser Schenkung 983 eine bedeutende Zuwendung, die den
Grundbesitz der Mainzer Kirche betrachtlich erweiterte. Die damit beabsichtigte Bindung des
Erzbischofs an die Herrscherfamilie sollte sich als erfolgreich erweisen. Ein halbes Jahr spater
kronte Willigis den Sohn Ottos Il. zum Konig und sicherte ihm im Verbund mit dessen Mutter
wahrend seiner Minderjahrigkeit die Herrschaft. Bei der nachsten Konigserhebung 1002, als kein
allgemein anerkannter Thronfolger zur Verfiigung stand, konnte er ebenfalls als Konigsmacher
auftreten. Die enge Beziehung zum Reichsoberhaupt setzten seine Nachfolger Erkanbald (1011~
1021), Aribo (1021-1031) und Bardo (1031-1051) fort. Die Mainzer Erzbischofe waren zu

zentralen Saulen der kaiserlichen Macht geworden.

Neben den Mainzer Erzbischofen gab es zahlreiche Mainzer Geistliche, die fiir Konige und Kaiser
tatig waren. Die geistliche Institution des Kanonikerstifts war ein Raum, in dem sich Kirche und
Welt begegneten, was politische Tétigkeiten einschloss. Unter Friedrich I. Barbarossa
beispielsweise wurde der Protonotar Rudolf, der bereits Domherr in Worms war, Propst von St.
Johannis. Er genoss das besondere Vertrauen des Kaisers und war aus dem Kreis der iibrigen
Notare herausgehoben. Man betraute ihn mit wichtigen diplomatischen Schriftstiicken und
Missionen, auBerdem war er der engste Mitarbeiter des Kanzlers. Rudolf iibte das Amt des
Protonotars seit 1182 aus und fungierte als Berater fiir den Kaisersohn Heinrich VI. Schon bald
kletterte er die Karriereleiter weiter hinauf und wurde Bischof von Verden (1188-1205). Sein
Vorganger als Protonotar, Wortwin, stieg einige Jahre nach seinem Ausscheiden aus der

Reichskanzlei zum Propst von St. Viktor auf (1186-1198).

40



Gerade das Viktorstift war aufgrund seiner reichen Ausstattung ein begehrtes Ziel auf dem
spatmittelalterlichen Pfrindenmarkt und Zwischenstation fiir einen weiteren Aufstieg im Dienst
der Kirche. So kam im Jahr 1416 der Gelehrte Amplonius Rating de Berka als Dekan hierher, der
zuvor seine reichhaltige Biichersammlung (liber 600 Béande) einem an der Universitat Erfurt
gegriindeten Collegium liberlassen hatte; etwa ein Jahrhundert spater sollte Martin Luther diese
Bibliothek fiir sein Theologiestudium nutzen. Amplonius, der Doktor der Medizin war, wirkte bis

1423 in Mainz, auch als Leibarzt des Mainzer Erzbischofs.

Eine steile Karriere im Dienst der Kirche machte Rudolf von Riidesheim, seit 1460 Propst von St.
Viktor, der schon einige Jahre zuvor den Mainzer Erzbischof bei einem Reichstag vertreten hatte.
Aufgrund enger Beziehungen zum Papsttum wirkte er auRerdem als papstlicher Legat, stieg 1463
zum Bischof von Lavant und schlieRlich zum Bischof von Breslau auf. Sein Vorganger als Propst
von St. Viktor, Diether von Isenburg, wurde Mainzer Erzbischof (1459-1463/1475-1482), ein

Aufstieg, der zwei Jahrhunderte zuvor schon Erzbischof Christian II. (1249-1251) gelungen war.

St. Johannis als Kronungskirche: Die Herrscherweihe 1002 und 1024

Erzbischof Willigis war am Ziel: Am 7. Juni des Jahres 1002 salbte und kronte er Heinrich I1.,
nachdem dieser unmittelbar zuvor in seiner Bischofsstadt zum Konig gewahlt worden war. Gerne
hatte Willigis die heiligen Handlungen in seinem neuen Dom vorgenommen, doch dieses
GroRprojekt befand sich noch im Bau. So vollzog er die Konigsweihe am Martinsaltar, dem

Hauptaltar des alten Doms, unter den Lobgesangen und dem Jubel der Anwesenden.

Fiir die Durchfiihrung der Weihe stand eine Art Drehbuch zur Verfiigung, das einige Jahrzehnte
zuvor im Mainzer Kloster St. Alban geschaffen worden war, der ,Mainzer Ordo"“. Folgt man ihm,
dann wurde Heinrich Il. von zwei Bischofen in Begleitung der Geistlichkeit zur Kirche gefiihrt.
Voran trug man ihnen, Weihrauch schwenkend, das Evangelium und zwei Kreuze. Die Kleriker
sangen das Responsorium Siehe, ich sende meinen Engel, das Volk bildete den Abschluss der
Prozession. In der Kirche legten sich Heinrich und mehrere Geistliche unter dem Gesang der
Litanei im Chor vor dem Altar nieder. AnschlieRend versprach Heinrich den Schutz von Kirche und
Volk und wurde von diesem als neuer Konig angenommen. Unter zahlreichen weiteren Gebeten
folgte die Salbung an Hénden, Kopf und Oberkdrper sowie die Ubergabe der Insignien. Das letzte
Herrschaftszeichen war die Krone. Beim Aufsetzen sprach der Erzbischof die Worte: ,Empfange
die Krone des Konigreichs, die durch unsere, wenn auch unwiirdigen Hande der Bischofe deinem

41



Haupt aufgesetzt wird, und erkenne sie als das Zeichen des Ruhms der Heiligkeit und der Ehre
und des Werks der Tapferkeit.“3® Der Konig nahm daraufhin auf einem bereitgestellten Thron

Platz und folgte von dort der Feier der Messe, die den Abschluss der Kronung bildete.

Abb.7: Sakramentar Heinrichs ., Regensburg St. Emmeram, ca. 1002-1014, Sammlung Bayerische Staatsbibliothek BSB Clm 4456
(CC BY-NC-SA-4.0).

42



Es war die erste Kronung, die in Mainz stattfand, nicht aber die erste, an der ein Mainzer
Erzbischof beteiligt war. Im Jahr 919 soll der neue Kdnig noch die Salbung und Kronung generell
abgelehnt haben, doch schon 936 und 962 war der Mainzer Erzbischof maRgeblich an der Weihe
beteiligt. 983 war es sogar Willigis selbst gewesen, der zusammen mit dem Erzbischof von
Ravenna den jungen Konig Otto Ill. gesalbt und gekront hatte. Hierbei konnte er sich auf ein
papstliches Privileg stiitzen, das ihm und seiner Kirche schon bei seinem Amtsantritt verliehen
worden war. Der Mainzer Erzbischof sollte in allen geistlichen Angelegenheiten den Vorrang vor
anderen Geistlichen haben, was konkret auf die Konigsweihe und die Abhaltung von Synoden
bezogen wurde. Er hatte damit im Reich nordlich der Alpen die zweite Stelle nach dem Papst inne.
So wie dieser fiir die gesamte Kirche den Vorrang beanspruchte, tat dies der Mainzer Erzbischof

fiir seinen Einflussbereich.

Zwar ist unklar und in der Forschung umstritten, wann genau Willigis mit seinem Domneubau
begann, doch es spricht vieles dafiir, dass dies nicht erst 997 als Reaktion auf die Starkung der
Rechte des Kolner Erzbischofs geschah.?! Alle Kronungen des 10. Jahrhunderts hatten namlich
in Aachen stattgefunden, das in der Diozese des Kdlners lag und das mit dem dortigen Thron
Karls des GroRen eine besondere Stellung fiir die Herrschererhebung hatte. Es ist gut mdglich,
dass Willigis beabsichtigte, Mainz als neuen Kronungsort zu etablieren und damit Aachen
abzulosen. Doch seine Plane gingen weiter und zielten darauf ab, seine herausgehobene Stellung
zwischen dem Papst und den iibrigen Bischofen zu demonstrieren. Der von ihm errichtete neue
Dom wies daher enge Beziige zu Alt-St. Peter in Rom auf, insbesondere die Westung und die
Vorkirche im Osten. Im Zuge dieser Romimitation entstand eine beeindruckende Kathedralgruppe,
zu der auch die Johanniskirche gehorte. Der alte Dom war dabei nicht nur ein Annex oder
Uberbleibsel, sondern integraler Bestandteil dieser Konzeption. So wie in Rom die Lateranbasilika
als Bischofskirche des Papstes neben der Peterskirche eine zentrale Bedeutung hatte, gab es
auch in Mainz eine Kirche, die Johannes dem Taufer geweiht war und dstlich der Hauptkirche lag

(wenn auch deutlich naher).

Es war jedoch nicht der Domneubau, der dafiir sorgte, dass die Kronung Heinrichsll. 1002 in Mainz
und nicht in Aachen stattfand, sondern die machtvolle Stellung des Erzbischofs Willigis. Durch
den unerwarteten Tod Kaiser Ottos IIl. mit nur 21 Jahren ergab sich namlich zum ersten Mal seit
einem Jahrhundert die Situation, dass kein designierter Thronfolger zur Verfiigung stand. Willigis

verbiindete sich mit einem der Anwarter, Herzog Heinrich von Bayern, der die Reichskleinodien in

43



seinen Besitz gebracht hatte. Auf seinem Zug nach Mainz trat dem Thronanwarter bei Worms
einer seiner Konkurrenten, der Herzog von Schwaben, entgegen und verhinderte eine Uberquerung
des Rheins. Daraufhin griff Heinrich zu einer List. Er tauschte einen Riickzug nach Bayern vor,
wandte sich dann aber nach Norden und gelangte unbehelligt nach Mainz, wo ihn seine Anhanger
zum Konig wahlten. Es waren nicht Vertreter des gesamten Reichs, die hier zusammenkamen,
sondern eine kleine und ausgewahlte Gruppe an Unterstiitzern, vor allem Bischofe aus Bayern und
die Familie von Heinrichs Frau, Kunigunde von Luxemburg. Umso wichtiger war die noch am
gleichen Tag vorgenommene Weihe, die Heinrichs Herrschaftsanspruch eine sakrale
Legitimierung verschaffte. Nur er war gesalbt und gekront worden, vom méachtigsten Geistlichen
nordlich der Alpen. So konnte der neue Konig zu einem Umritt aufbrechen und innerhalb der
ndachsten Monate in den verschiedenen Regionen die Huldigung der dortigen Adligen empfangen.
Was in Mainz glanzvoll, aber in kleinem Kreis begonnen hatte, wurde so erfolgreich zu Ende

gefiihrt.

Wie sein Vorganger starb Heinrich Il. kinderlos, so dass sich 1024 eine ganz ahnliche Situation
ergab. Wieder konnte der Mainzer Erzbischof seinen Kandidaten, den Salier Konrad II.,
durchsetzen. Und wieder stand der von Willigis begonnene Dom nicht zur Verfiigung, da er nach
dem Brand im Jahr 1009 noch nicht ganzlich wieder aufgebaut war. An seine Stelle trat erneut
der alte Dom St. Johannis, wo Erzbischof Aribo die Weihe vollzog. Auf dem Weg zur Kirche traten
damals ein Bauer, ein Waisenknabe und eine Witwe an den Konig heran und baten ihn um Hilfe.
Von den Fiirsten zur Eile gedrangt, wandte sich Konrad jedoch erst dem Anliegen der
Schutzbediirftigen zu, ganz im Sinne seiner Stellung als Stellvertreter Christi (vicarius Christi).
,Grofer war im Konig das Streben nach Barmherzigkeit als das Verlangen nach der Weihe",

kommentierte lobend sein Biograph.3?

Am Neubau des Mainzer Doms nahmen die Herrscher auch nach ihrer Erhebung groRen Anteil.
Heinrich II. diirfte bei der durch den Brand vereitelten Weihe 1009 anwesend gewesen sein,
Konrad Il. nahm 1036 sicher an der Weihe teil, zusammen mit Erzbischof Bardo und 16 weiteren
Bischofen. Doch schon 1024, bei der zweiten Konigsweihe in Mainz, wurde die Stellung als neue
Kronungsstadt in Frage gestellt. Aus nicht genau zu rekonstruierenden Griinden weigerte sich
Erzbischof Aribo namlich, die Konigin Gisela gemeinsam mit ihrem Mann zu kronen. Der
Erzbischof von Koln nahm diese Vorlage dankbar an und vollzog noch im selben Jahr die Kronung

in seiner Bischofsstadt. Die ungebrochene Strahlkraft Aachens, das sowohl Heinrich als auch

44



Konrad Il. auf ihrem Umritt durch das Reich aufgesucht hatten, konnte von Mainz letztlich nicht
in Frage gestellt werden, auch nach der Fertigstellung des neuen Doms. Aachen wurde zum
rechtmaRigen Kronungsort und damit der Erzbischof von KoIn zum rechtmaRigen Koronator. Nur
noch selten und in besonderen Situationen konnten der Mainzer Erzbischof und sein Dom

erfolgreich als Konkurrenten auftreten.

Das Stift im Streit: Positionierung in Konflikten und Kriegen

Als Institution mit weltlichem Besitz und eingebunden in den erzbischdoflichen und stadtischen
Kontext in Mainz wurde das Stift St. Johannis in verschiedene Auseinandersetzungen
hineingezogen. So fanden die Stiftungen und Schenkungen, die dem Stift gemacht wurden, nicht
immer die Zustimmung der Verwandten oder Nachkommen des Schenkenden. Im Jahr 1299
beispielsweise hatte ein Adliger dem Stift das Patronatsrecht fiir die Stephanskapelle, die sich
auf dem heutigen Schillerplatz befand, geschenkt, einschlieBllich aller Einkiinfte. Die damit
verbundene Verpflichtung, dort taglich die Messe zu lesen und fiir das Seelenheil der Familie zu
beten, war zwei Enkeln des Stifters aber offenbar weniger wichtig als der materielle Vorteil des
einstigen Besitzes. Zweieinhalb Jahrzehnte spater klagten sie gegen die Schenkung ihres

GroRvaters, ohne damit jedoch Erfolg zu haben.

Noch einen Schritt weiter in seinem Widerstand war am Ende des 12. Jahrhunderts der Adlige
Eberhard von Merlau gegangen, der die in der Nahe des Vogelbergs gelegenen Giiter des Stifts
fiir sich beanspruchte. Die Kanoniker von St. Johannis reagierten darauf mit dem Kirchenbann,
der auch beim baldigen Tod des Taters noch in Kraft war. Als Eberhard trotz seiner
Exkommunikation in einem Kloster - und damit in geweihter Erde - beigesetzt wurde, sorgten die
Stiftsherren dafiir, dass der Leichnam wieder ausgegraben wurde. Zwar gelang es der Familie des
Verstorbenen, vom Mainzer Erzbischof die Erlaubnis zum Begrabnis zu erlangen, doch die
Kanoniker lieBen nicht locker. Da die versprochene Wiedergutmachung nicht geleitstet wurde,
sorgten sie dafiir, dass Eberhard ein zweites Mal ausgegraben wurde. Erst als seine Familie
schlieBlich einlenkte, Schadensersatz leistete und endgiiltig auf die Giiter verzichtete, wurde sie

und der Verstorbene von der Exkommunikation gelost.

Auch in die groReren Konflikte, die sich im Umfeld des Mainzer Erzbischofs und der Stadt Mainz

ergaben, wurde das Stift St. Johannis (wie auch St. Viktor) wiederholt hineingezogen. Die

45



Auseinandersetzung zwischen Kaiser Friedrich Il. und dem Papsttum, auf dessen Seite im Jahr
1241 der Mainzer Erzbischof Siegfried Ill. von Eppstein iibertrat, hatte fiir mehrere Mainzer
Kanoniker einschneidende Folgen. Da sie weiterhin fiir den Kaiser Partei ergriffen, wurden sie
vom Erzbischof exkommuniziert, darunter der Domkustos und Propst von St. Johannis Friedrich
sowie der Kanoniker Berthold. In diesem Konflikt kam auch das Stift St. Viktor zu Schaden, das
auBerhalb der Stadt und in unmittelbarer Umgebung zu den Besitzungen der kaisertreuen Familien
von Bolanden, Hohenfels und Falkenstein lag. Erst 1259 kam es zur Aussohnung zwischen den

Adligen und dem Mainzer Erzbischof sowie der Stadt Mainz.

Im Jahr 1328 brachen erneute Konflikte aus, die sich vor dem Hintergrund des Streits zwischen
Kaiser Ludwig IV. und Papst Johannes XXII. entwickelten. Als nach dem Tod des Mainzer
Erzbischofs das Domkapitel Balduin von Luxemburg zum Nachfolger wahlte, der Papst aber
Heinrich III. von Virneburg als neuen Erzbischof bestimmte, mussten die Stifte - der so genannte
Sekundarklerus - Position beziehen. Sowohl St. Johannis als auch St. Viktor erklarten sich fiir
den papstlichen Kandidaten, doch musste das auferhalb der Stadt gelegene Stift im Angesicht
luxemburgischer Truppen einen Seitenwechsel vollziehen. Als Mainzer Biirger daraufhin das Stift
zerstorten und der Exkommunikation verfielen, wurde diese wenig spater auf papstlichen Auftrag
aufgehoben, woran auch der Kantor von St. Johann beteiligt war. Im Gegenzug wurden der Dekan

und weitere Geistliche von St. Viktor exkommuniziert.

Nach einer zwischenzeitlichen Beilegung des Streits kam es 1346 zu einer erneuten
Verscharfung, als Heinrich von Virneburg, der sich mittlerweile als Erzbischof durchgesetzt hatte,
nun fiir den Kaiser Partei ergriff und dafiir vom Papst abgesetzt wurde. Wieder stellten sich die
Mainzer Stifte auf die Seite des vom Papst ernannten neuen Erzbischofs, worauf iiber sie die
Reichsacht verhangt wurde. Der baldige Tod des Kaisers verhinderte eine effektive Umsetzung,
doch bestand das Bischofsschisma in Mainz fort; der Sekundarklerus schloss sich daher gegen
den Domklerus zu einem Bund zusammen. Erst einige Jahre darauf konnte der Streit endgiiltig

beigelegt werden.

Etwa ein Jahrhundert spater kam es erneut zu einem Schisma zwischen Diether von Isenburg, vor
seiner Wahl Propst von St. Viktor, und Adolf Il. von Nassau, der vom Papst eingesetzt worden
war. Die Stadt Mainz hielt ebenso mehrheitlich zu Diether wie die Kanoniker von St. Viktor. Auch
in St. Johannis hatte er zahlreiche Unterstiitzer. Nachdem sich Adolf schlieBlich militarisch

durchgesetzt hatte, mussten die Anhanger Diethers ihm Anfang 1462 den Treueeid leisten. Wer

46



sich weigerte, verfiel der Exkommunikation - in Mainz waren dies {iber 170 Kleriker. Erst Ende
1463 wurden sie nach Beilegung des Konflikts vom Bann gelost, darunter 14 Geistliche von St.
Johannis und 22 von St. Viktor.

Neben die Konflikte innerhalb der Geistlichkeit traten solche zwischen Klerus und Stadt. Die
Auseinandersetzungen entziindeten sich in der Regel an Fragen der Gerichtsbarkeit und der
Besteuerung. Wer sollte zusténdig sein, wenn Geistliche in eine Streitsache involviert waren: das
weltliche Biirgermeistergericht oder ein geistliches Gericht? Durften geistliche Institutionen
Grundbesitz erwerben, wodurch aufgrund ihrer Steuerfreiheit der Stadt immer mehr Einnahmen
entzogen wurden? Und wie sollten die Kleriker zu den stadtischen Ausgaben beitragen: Mussten
sie wie alle Biirger auf den Weinausschank eine Steuer bezahlen oder waren sie hiervon aufgrund
ihres Status als Geistliche befreit? Zur Wahrung ihrer althergebrachten Rechte schlossen sich das
Domkapitel, die Stifte und die Kloster immer wieder zu Unionen zusammen. Die Konflikte gingen
teilweise so weit, dass die Geistlichen den Gottesdienst einstellten oder sogar ganzlich die Stadt
verlieBen. In den 1430er-Jahren wurde der Streit sogar auf dem Baseler Konzil ausgetragen; mit
der Pfaffenrachtung von 1435 gelang dem Klerus unter gewissen Zugestandnissen an die Stadt

eine weitgehende Anerkennung seiner Position.

Ein weiteres Feld fiir Auseinandersetzungen ergab sich bei der Besetzung vakanter
Kapitelspfriinden, also bei der Frage, wie die Nachfolge eines verstorbenen oder ausgetretenen
Geistlichen erfolgte. Dem Stift St. Johannis gelang es im Verlauf des 13. Jahrhunderts, sich vom
Erzbischof zu emanzipieren und das Recht der Selbsterganzung zu erlangen. Nach einem
bestimmten System wurde eine Liste der Stiftsherren gebildet (der sogenannte Turnus), nach
deren Reihenfolge die Benennung eines Nachfolgers auf eine vakante Pfriinde erfolgte. Zu einem
unmittelbaren Eingriff in dieses Verfahren durch den Papst kam es nur selten, wohl auch weil die
Pfriinden am Stift finanziell wenig eintréglich waren. Bei den wenigen direkten Ubertragungen
handelt es sich daher um Sonderfille, etwa bei Exkommunikation oder wenn ein Stiftsangehdriger

in Rom verstarb — weshalb Reisen an die Kurie vom Kapitel genehmigt werden mussten.

Im Zuge des starkeren Zugriffs des Papsttums auf die Pfriindenvergabe bildete sich allerdings
auch in Mainz die Praxis aus, dass der reguldre Turnus nur in geraden Monaten (Februar, April,
Juni, ..) galt. Sein Zugriffsrecht fiir die ungeraden Monate hatte der Papst dem Mainzer
Erzbischof iiberlassen, so dass dieser einen erheblichen Anteil an den Neubesetzungen hatte.

Vergleichsweise gering war dagegen der Einfluss des Konigs beziehungsweise Kaisers. Durch die

47



sogenannte Erste Bitte konnte er nach seinem Regierungsantritt an jedem Stift einen sogenannten
Prezisten (lat. prex = Bitte) benennen, der die Anwartschaft auf die nachste freiwerdende Pfriinde
hatte. An St. Johannis wurde dieses Recht jedoch nur selten wahrgenommen, teilweise jedoch

sogar fiir die Wiirde des Dekans.

Ein Kanoniker als Revolutionar

Die kampflose Eroberung der Stadt Mainz durch franzosische Revolutionstruppen im Herbst 1792
markierte den Anfang vom Ende der Stifte St. Johannis und St. Viktor. Doch nicht alle Geistlichen
verurteilten den Umsturz der bestehenden Ordnung, ja manche schlossen sich sogar der
Revolution an. Zu ihnen gehorte Johann Carl Falciola, der dem Mainzer Jakobinerklub schon

wenige Tage nach seiner Griindung beitrat.

Als Sohn eines italienischen Einwanderers war Johann Carl 1758 in Zweibriicken geboren worden,
hatte nach einer bewegten Jugendzeit Ende 1785 die Priesterweihe empfangen und bald darauf
ein Kanonikat in St. Johannis erhalten. Den neuen Ideen seiner Zeit stand er aufgeschlossen
gegeniiber. Er gehorte der Mainzer Lesegesellschaft an und trat wahrend seiner kurzen Zeit als
Pfarrer in Marburg fiir religiose Toleranz ein. ,Auch 1dRt er der guten Protestanten Seele in den
Himmel fahren und wiinscht ihnen ein hohes Lebewohl, wie den guten rechtschaffenen

Katholiken®, hieR es iiber ihn.33

Nach Mainz zuriickgekehrt trat er nach der franzdsischen Eroberung der Stadt der Gesellschaft
der Freunde der Freiheit und Gleichheit bei, wie liber zehn weitere katholische Geistliche, darunter
Christian Andreas Wolff, Vikar am Johannisstift, und Felix Anton Blau, dessen Professur an der
Mainzer Universitat mit Mitteln des Johannisstifts finanziert wurde. Auch Falciolas Bruder Georg
Carl und dessen Sohn Franz Joseph schlossen sich den Jakobinern an. Als am 3. November 1792
in Mainz der erste Freiheitshaum aufgestellt wurde, nahm Johann Carl am Festzug vom Schloss
zum Hofchen teil und ging dabei neben einem Hofgerichtsrat und einem Mainzer Juden - ein

sprechendes Symbol der neuen Freiheit und Gleichheit.

Falciola setzte sich im Mainzer Umland fiir die Anliegen der Revolution ein, stieR dabei aber auf
unterschiedliche Reaktionen. Wahrend er Gau-Bickelheim niedergeschlagen verlieB, da er den Ort
,verstockt” und ,noch zu tief vom Despotismus gebeugt” vorfand, versetzte ihn in Wollstein der

Freiheitsbaum, ,mit Miitze und dreifarbigen Bander[n] geschmiickt”, in groRe Freude. Dort

48



wiinschte man auBerdem, dass wahrend der Messe nicht mehr fiir den Mainzer Erzbischof und
Kurfiirsten gebetet werden sollte, sondern ,fiir die Nation und die Fortschritte der Freiheit und
Gleichheit" 34

Bei der Wahl zum Rheinisch-Deutschen Nationalkonvent Ende Februar 1793 fungierte Falciola als
Wahlkommissar. Die aus den Wahlen hervorgegangene Mainzer Republik war das erste
Staatswesen auf deutschem Boden, das auf biirgerlich-demokratischen Grundsatzen beruhte, der
erste deutsche ,Demokratieversuch” nach der franzosischen Revolution. Wahlen durften
allerdings nur Manner, und auch nur, wenn sie zuvor einen Eid auf Volkssouveranitat sowie
Freiheit und Gleichheit abgelegt hatten. Die Mainzer Geistlichen, die den Eid verweigerten, wurden

dagegen der Stadt verwiesen.

Johann Carl Falciola nahm in Bermersheim, Bornheim und Budenheim den Eid ab, auRerdem in
Gau-Bickelheim und Eckelsheim. In den beiden letztgenannten Orten wurde er vom reformierten
Pfarrer Bohme aus Siefersheim unterstiitzt, wahrend er sich in Bodenheim nicht gegen den
dortigen Pfarrer durchsetzen konnte. In Bermersheim, das einem Frauenstift gehorte, hatte sich
schon zuvor eine Gruppe Bauern um den reformierte Pfarrer Knell von der Herrschaft der Abtissin
losgesagt. Anhanger der Revolution fanden sich bald auch unter den Katholiken, die drei der

insgesamt 16 Wahler stellten.

Falciola wirkte im Marz 1793 auRerdem kurzzeitig als Pfarrer in Bretzenheim und anschlieRend
als Dompfarrer. AuBerdem unterstiitzte er seinen Mitkanoniker Christian Andreas Wolff bei der
ihm ibertragenen Leitung des Priesterseminars und wirkte als Spitalgeistlicher. Wolff wurde

spater Biirgermeister (Maire) von Winnweiler (1800-1810).

Falciolas Forderung, dass sich Geistliche ,nicht nur am Altar“, sondern ,auch an den Kanonen als
Biirger” bewahren miissten,®® wurde sehr bald aktuell. Schon im April 1793 begann die Belagerung
der Stadt durch deutsche Truppen, drei Monate spater folgte die Kapitulation. Johann Carl
Falciola geriet wie sein Bruder und sein Neffe in Gefangenschaft, er zunachst im Eisernen Turm
in Mainz und dann in der Festung Konigstein im Taunus. In Mainz wurde die alte Ordnung wieder
eingefiihrt, der Erzbischof kehrte zuriick. Dass sein Wagen dabei von zwdlf Metzgermeistern
personlich gezogen wurde, verleitete den Kanoniker zu dem Spottvers. ,Jesus zog in Salem ein /
Von einer Eselin getragen / Sein Knecht mufl aber groRer sein / Zwolf Ochsen zogen seinen

Wagen. "3

49



Nach eineinhalbjahriger Gefangenschaft kam Johann Carl Falciola frei. Wie sein Bruder und Neffe
ging er zundchst nach Frankreich, kehrte bald aber nach Deutschland zuriick und war an
wechselnden Orten zunachst als Pfarrer, dann als Lehrer, Unterforstinspektor und schlieBlich als
Rentmeister in Lauterecken tatig. Seine Stellung als Kanoniker war fiir ihn nur insofern von
Belang, als er nach der Auflosung des Stifts St. Johannis seit 1804 vom Staat eine jahrliche
Pension erhielt. Zu diesem Zeitpunkt war er bereits seit mehreren Jahren mit der Protestantin
Susanne (,Sannchen”) Weinkauf verheiratet, mit der er mehrere Kinder hatte. Von diesen wurde
erst der 1805 geborene Joseph getauft, als unter Napoleon die ,Gestaltung und Wiedereinfiihrung
der alten Religionsbrauche” wieder gréRere Bedeutung erhielt. Falciola vermerkte hierzu: ,so sah
ich ein, daB es unklug von mir gehandelt wére, wenn auch ich mich nicht in die Zeit und Umstande
schicken wollte, um so mehr als es nur eine Meinungssache betraf“.3” Die Zivilehe nachtraglich
um eine kirchliche Trauung zu erganzen, lehnte er dagegen trotz Bitten des Mainzer Bischofs

Colmar nach Riicksprache mit seiner Frau ab, ein Nachklang seiner revolutiondren Ideale.

Evangelische Gemeindegriindung von unten und Forderung von oben

Als die evangelische Gemeinde im Jahr 1830 die Einweihung der Johanniskirche feierte, konnte
sie bereits auf eine jahrzehntelange Geschichte zuriickblicken. Nachdem die Religionsfreiheit in
Mainz unter dem Schwedenkonig Gustav Adolf nur kurz gewahrt hatte (1631-1635), dauerte es
bis zum Jahr 1794, bis durch einen preuBischen Militargeistlichen in der Stadt wieder eine

evangelische Predigt zu horen war.

Am Hof des Erzhischofs hatte es immer wieder Protestanten in wichtigen Positionen gegeben
und auch der Zuzug von Spezialisten wurde im 18. Jahrhundert gestattet (Apotheker 1710,
Garnisonsprediger 1715, Kaufleute und Industrielle 1750). Am Vorabend der Revolution war die
evangelische Gemeinde auf iiber 500 Personen angewachsen. Ihre 1787 dem Mainzer Erzbischof
und Kurfiirsten vorgetragene Bitte, in seiner Residenzstadt in einem eigenen Kirchensaal den
Gottesdienst feiern zu diirfen, wurde jedoch abgelehnt. Es half auch nichts, dass man schon
vorsorglich erklart hatte, dies solle ,nicht auf Kosten des Staates, sondern auf eigene Kosten”
geschehen und dass dies mit groBen Vorteilen fiir den Staat verbunden ware, denn ,viele in
intoleranten Staaten lauschende Protestanten” wiirden ,schleunig die Orter ihrer Unterdriickung
verlassen und Manufakturisten, Kaufleute und Bankiers mit Freuden dem gliicklichen Mainzer

Land zueilen”.38

50



Die Ablehnung war umso liberraschender, als der Erzbischof eigentlich vorab seine Zustimmung
signalisiert hatte. So kam es erst in Folge der veranderten politischen Bedingungen zur
Gemeindegriindung, nun nicht mehr in der Stadt des Kurfiirsten, sondern im 1797 erneut
franzosisch gewordenen Mayence. Mit dem Kultusgesetz im April 1802 wurden hierfiir die
rechtlichen Grundlagen geschaffen, so dass der schon am 11. Marz ergangene Aufruf zur
Errichtung einer ,Religionsgemeinschaft zu gemeinschaftlicher Gottesverehrung” schnell
umgesetzt werden konnte. Bei der Feier des ersten evangelischen Gottesdienstes am 2. Mai
konnte dann der ortliche Prafekturrat in seiner Ansprache stolz verkiinden: ,Was [Kurfiirst]
Friedrich Carl Joseph [von Erthal] zu seinem Schmerz nicht ausfiihren konnte, das verwirklicht die
Republik heute."??

Diese Gemeindegriindung von unten bedurfte jedoch weiterhin der staatlichen Zustimmung.
Prafekt Jeanbon St. André hatte die Erlaubnis zur Griindung erteilt, Kaiser Napoleon bestatigte
spater Pfarrer Nonweiler in seinem Amt. Diese Einflussnahme duferte sich auch darin, dass die
junge Gemeinde mehrfach den Ort ihres Gottesdienstes wechseln musste. 1802 war ihr die
Altmiinsterkirche zugewiesen worden, die sie 1805 teilweise und 1808 endgiiltig zugunsten des

Militars raumen und in die deutlich kleinere Welschnonnenkirche umziehen musste.

Mit dem Ubergang von Mainz an das GroBherzogtum Hessen im Jahr 1816 gehorte die
mehrheitlich katholische Stadt nun zum Territorium eines evangelischen Fiirsten. Die Gemeinde
profitierte hiervon durch die Schenkung eines Pfarrhauses, das ihr der GroBherzog libereignete.
Mit der Union in Rheinhessen 1822 wurde das Mainzer Modell einer unierten Gemeinde auf eine

groBere Ebene gehoben.

Innerhalb der Stadt blieb die bauliche Situation fiir die stetig wachsende Gemeinde (1816 etwa
1500 Personen, 1826 etwa 2800) dagegen schwierig. Nachdem verschiedene Plane zur
Erweiterung der Welschnonnenkirche gescheitert waren, intensivierte sich die Suche nach einer
groBeren Kirche. 1822 wurden von Seiten des rheinhessischen Kirchenrats erste konkrete Plane
zum Erwerb der Johanniskirche formuliert, jedoch nur bei gesicherter Finanzierung des
Innenausbaus. Hierfiir sollten die Gemeindemitglieder selbst aufkommen, eine landesweite

Kollekte wurde abgelehnt.

Den entscheidenden Schub erhielt das Projekt durch das groRherzogliche Ministerium, das ein
Ansuchen der Gemeinde beim Bundestag in Frankfurt unterstiitzte. Nun nahmen sich auch zwei

Mitglieder der dortigen Kommission fiir Militdrangelegenheiten der Sache an, der Osterreicher

51



Freiherr von Langenau und der Preule Freiherr von Wollzogen. Im Februar 1827 erteilte die
Bundesversammlung die Erlaubnis zum Tausch der Welschnonnenkirche mit der Johanniskirche,

etwa ein halbes Jahr spater folgte die Zustimmung des preuBischen Gouverneurs von Mainz.

So konnte schlieBlich im Mai 1828 der Tauschvertrag unterzeichnet werden. Die Bundesfestung
sicherte sich dabei das Mitbenutzungsrecht an der Johanniskirche. Der Gottesdienst fiir die
evangelischen Angehdrigen der Garnison fand in der Regel morgens um 8 Uhr statt, erst 1895
endete die Mitbenutzung. Eine finanzielle Gegenleistung oder eine Beteiligung an der Renovierung
und dem Unterhalt der Kirche fand nicht statt. Die kostspielige (Riick-)Umwandlung des
vormaligen Militdrdepots in ein Gotteshaus wurde durch zahlreiche Spenden finanziert, auch der

preulische Konig beteiligte sich.

Im November 1830 erfolgten schlieRlich Ubergabe und Einweihung der Kirche. Den Feierlichkeiten
wohnten neben groBherzoglichen Regierungsbeamten und dem Mainzer Biirgermeister
zahlreiche hochrangige Militarangehdrige bei, an ihrer Spitze der Gouverneur, Vizegouverneur und
Kommandant der Bundesfestung. Die stadtische Bevolkerung nahm ebenfalls groRen Anteil. Ein
diesbeziiglicher Bericht vermerkt lobend: ,trotz des ungeheuren Andrangs der Menschenmenge”
sei ,die Ordnung auch nicht einen Augenblick gestort worden®, ja, ,durch ihren dcht christlichen

Sinn fiir Duldsamkeit, Ruhe und Ordnung" sei jegliches Eingreifen der Polizei unnétig geworden. %

Im Vorfeld der Einweihung wurde im Altar eine von Pfarrer und Kirchenvorstand ausgestellte
Urkunde eingeschlossen, die ,zum GedachtniB fiir die Nachkommen® die Geschichte der
Gemeinde von ihrer Griindung 1802 bis zum Erwerb der Johanniskirche schilderte. Sie endet mit
dem Segenswunsch: ,Der allmédchtige Gott schiitze das seiner Verehrung gewidmete Haus und
segne das kiinftig darin verkiindete Evangelium seines Sohnes! Moge dieses Wort des Lebens
reichlich unter uns wohnen, stets lauter und rein verkiindigt und dadurch das Reich Gottes auf

Erden immer herrlicher erbaut werden, Amen!“4’

52



Dunkle Zeiten im Nationalsozialismus

Die enge Verbindung von staatlicher und kirchlicher Herrschaft war von Beginn der Reformation
an ein zentrales Element in der evangelischen Kirche. Wahrend die Katholiken stets im Verdacht
stehen mussten, dem Papst in Rom mehr zu gehorchen als ihrem Landesherrn vor Ort, war dies

bei den in der Regel staatstreuen Protestanten weit weniger der Fall.

Dieses enge Biindnis von Thron und Altar wurde weiter gefestigt, als mit der Reichsgriindung 1871
der Deutsche Kaiser selbst Protestant war. Dementsprechend nahm man auch in Mainz groBRen
Anteil, als 1888 die ersten beiden Deutschen Kaiser starben und zu diesem Anlass in der
Johanniskirche ein Trauergottesdienst stattfand. Der im selben Jahr gegriindete
Kirchenbauverein stand unter dem Protektorat GroBherzog Ludwigs IV. von Hessen, der einen
Jahresbeitrag von 500 Mark entrichtete. Auch weitere Fiirsten traten dem Verein bei, darunter der

GroBherzog von Mecklenburg-Schwerin und der GroRherzog von Baden.

Die enge Verbindung zum Staat zeigen die Festtage, die der Evangelische Verein in Mainz
gemeinsam feierte. Neben dem Stiftungsfest des Vereins und zwei Weihnachtsfeiern sowie dem
Reformationstag waren dies der Geburtstag Kaiser Wilhelms IlI. (27. Januar), der Sedantag (1.
September) und der Geburtstag GroBherzog Ernst Ludwigs von Hessen (25. Dezember). Bei der
Jubilaumsfeier des Jahres 1902 wurde dementsprechend betont, dass die Mainzer Gemeinde erst
im vorangehenden Jahrhundert den Schutz eines protestantischen Fiirsten erhalten hatte. Auf
das Tischgebet nach dem Essen folgte ein vom Vorsitzenden des Kirchenvorstands
ausgesprochenes ,Hoch auf Kaiser und GroRRherzog“, das nach Ausweis des Mainzer Tagblatts

,begeistert” aufgenommen wurde.*?

Mit dem Bau der Christuskirche I6ste diese die Johanniskirche als Ort der religios-politischen
Feierlichkeiten ab. Reichsprasident von Hindenburg, der im Jahr 1930 anldsslich der
Feierlichkeiten zum Ende der Besatzungszeit nach Mainz kam, lieR auf Vorschlag des
Oberkirchenrats das Programm seines Besuchs um einen Gottesdienst in der Christuskirche
erganzen. Als drei Jahre spater der 450. Geburtstag Martin Luthers gefeiert wurde, stromten
neben den Glaubigen eine groRe Zahl SA-Manner in braunen Uniformen zur Kirche. Auch wenn die
dortige Predigt bei den Nationalsozialisten auf keine Zustimmung stieB, wurde doch die
evangelische Kirche immer mehr vom neuen (Un-)Geist erfasst. Bereits im Vorjahr hatte sich die

Glaubensbewegung Deutsche Christen gegriindet, die eine Verbindung von Christentum und

53



Nationalsozialismus anstrebte und sich dabei insbesondere gegen die jiidischen Wurzeln des

Christentums richtete: ,Ein Volk! — Ein Gott! — Ein Reich! — Eine Kirche!*, so lautete ihre Devise.

Unter der Leitung des neuen ,Reichshischofs” Ludwig Miiller versuchte man, das Fiihrerprinzip
auch in der Kirche umzusetzen; dabei kam es zum Zusammenschluss von drei Landeskirchen zur
Evangelischen Kirche in Hessen und Nassau. Die Wahl zum neuen Landesbischof Ende 1933, die
im Kurfiirstlichen Schloss in Mainz stattfand, geriet zur Farce. Am Ende der Synode erklang nach
Luthers ,Erhalt uns, Herr, bei deinem Wort" das Horst-Wessel-Lied. Als Reaktion hierauf schlossen
sich noch am selben Tag vier Mainzer Pfarrer dem Pfarrernotbund an, der sich unter anderem
gegen die Anwendung des sogenannten ,Arierparagraphen” innerhalb der Kirche wandte. Aus
dem Notbund ging die Bekennende Kirche hervor, die sich fiir eine Riickbesinnung auf die Heilige

Schrift einsetzte.

In Mainz griindete sich im November 1934 an der Christuskirche eine Bekenntnisgemeinde, der
jedoch nur eine Minderheit der Mainzer Protestanten angeharte. Der Riss ging gleichsam durch
die Stadt selbst, denn die Gemeinden der Johanniskirche und der Altmiinsterkirche gehdrten zu
den Deutschen Christen. Wer sich widersetzte wurde marginalisiert oder - wie Georg Glock,
Pfarrer an der Johanniskirche - zwangsversetzt. Die Leitung der Gemeinde iibernahm der Dekan
Hans Schilling, ein bekennender Anhéanger des Nationalsozialismus. Beide Seiten, Deutsche
Christen und Bekennende Kirche warben um Anhanger, der Kirchenkampf war auch in Mainz in
vollem Gange. Der Landesbischof Ernst Ludwig Dietrich warb fiir die Sache der Deutschen
Christen, doch die Bekenntnisgemeinschaft hatte weiterhin eine groRe, wahrscheinlich sogar die
groBere Anhdngerschaft. Auch innerhalb der Johannisgemeinde gab es Widerstand, den

beispielsweise der Theologiestudent Georg Brandt zu organisieren versuchte.

Zwar hatte Schilling noch im Sommer 1935 verkiindet, in Mainz sei ,von einer Bekenntnisfront
kaum mehr etwas zu horen”,*® doch war hier der Wunsch der Vater des Gedankens. Tats&chlich
gab es bald Ausgleichsbhestrebungen und nach Veranderungen in der Kirchenleitung und
wiederholten Beschwerden wegen Amtsmissbrauchs, erfolgte Ende 1937 sogar die Beurlaubung
Schillings. Ein ganzlicher Umschwung war damit allerdings nicht verbunden, denn neuer Mainzer
Dekan wurde der Deutsche Christ Pfarrer Job von Altminster und an St. Johannis fiihrte ein
Pfarrer aus Oppenheim ,Gottesfeiern” im Sinne der Deutschen Christen durch. Der starkere
staatliche Zugriff auf die Kirchenleitung brachte auch insgesamt einen starkeren Gegenwind

gegen die Bekennende Kirche.

54



Zu einer weitgehenden Beruhigung der Situation fiihrte erst der Burgfriede wahrend des Zweiten
Weltkriegs, da fiir viele jetzt der Kampf fiir das Vaterland Prioritat hatte. Doch nur wenige Jahre
spater kam der Krieg auch nach Mainz. Als erstes traf es 1942 die Johanniskirche, zwei Jahre
darauf wurden die Altmiinsterkirche und die Pauluskapelle zerstort, im Februar 1945 schlieBlich

die Christuskirche.

Nach dem Krieg wurde die eigene Vergangenheit lange Zeit verschwiegen. Immerhin war es
Pfarrer Karl Trabandt von der Bekennenden Kirche und nicht sein Gegner Hans Schilling von den
Deutschen Christen, der nach 1945 in kirchliche Leitungsfunktion aufstieg. Erst anldsslich der
200-Jahrfeier der Mainzer Gemeinde wurde die Zeit des Kirchenkampfes thematisiert und so eine

wichtige Grundlage fiir eine weitere Beschaftigung mit dem Thema geschaffen.

55



Leben und Tod

Leben und Zusammenleben am Stift

Seit zwei Jahrtausenden ist der Ort der heutigen Johanniskirche ein Schauplatz menschlichen
Zusammenlebens. Die Gebdudereste aus den ersten Jahrhunderten nach Christus, liber denen
sich die Johanniskirche erhebt, vermitteln zusammen mit weiteren Funden einen Eindruck vom
alltaglichen Leben. Ein Ofen wurde zur Herstellung von Nahrungsmitteln genutzt, von denen sogar
eine verkohlte Erbse erhalten ist, verschiedene Miinzen fanden im Einkauf und Handel

Verwendung.

Das Leben der mittelalterlichen Geistlichen bleibt sowohl fiir die Zeit als Bischofskirche (bis
1036) als auch fiir die Friihzeit als Stiftskirche weitgehend im Dunklen. Sie lebten in einem
abgeschlossenen Bereich, denn die Kirche hatte damals einen sich im Norden anschlieRenden
Kreuzgang. Anders als die Monche mussten die Stiftsangehdrigen nicht auf personlichen Besitz
verzichten, doch verbrachten auch sie einen GroBteil des Tages mit Lektiire und Gebet. Dieses
gemeinsame Leben, die Vita communis, wurde im 13. Jahrhundert nach und nach aufgegeben -
in St. Johannis ebenso wie in St. Viktor und andernorts. In St. Johannis gab es zwar noch 1294
ein Dormitorium, also einen gemeinsamen Schlafsaal, doch diirfte dieser wohl nur noch von den
dortigen Schiilern genutzt worden sein, da die Stiftsherren mittlerweile iiber eigene Hauser

(Stiftskurien) verfiigten.

St. Johannis war trotz des ehrwiirdigen Ursprungs eines der unbedeutendsten Mainzer Stifte,
wenn auch nicht von Anfang an. Unter den Stiftsvorstehern, die im Jahre 1112 eine
erzbischofliche Urkunde bezeugten, folgte auf den Dompropst direkt der Propst von St. Johannis,
vor den Propsten von St. Moritz, St. Maria im Felde und St. Mariengreden. Bald jedoch sank St.
Johannis in der Rangfolge der Stifte ab, zunachst auf die siebte und im 13. Jahrhundert auf die
achte Stelle nach St. Moritz. Noch im 17. Jahrhundert versuchte man zumindest diesen Platz

wieder gutzumachen, hatte damit aber keinen Erfolg.

Da es sich bei St. Johannis - ganz im Gegenteil zu St. Viktor - um ein armes Stift handelte, gab
es hier nur zwolf Kanoniker; seit dem 13. Jahrhundert waren es durch das Ausscheiden des
Propstes aus dem Kapitel nur noch elf. Die Stiftsherren stammten in der Regel nicht aus dem
Adel, mit Ausnahme des Propstes. Da dieser zugleich Domkustos war und damit dem Domkapitel

angehorte, musste er, wenn nicht hochadlig, so zumindest ritterbiirtig sein. Die Bruderschaften,

56



die am Ausgang des Mittelalters an St. Johannis entstanden, wiesen eine unterschiedliche
Ausrichtung auf. Wahrend der Bruderschaft der Vikare vor allem Geistliche der verschiedenen
Mainzer Stifte angehorten, waren an der Marien-, Wendelin- und Rochusbruderschaft vor allem

Laien beteiligt, darunter viele Handwerker.

Die Vikare traten in der zweiten Halfte des 13. Jahrhunderts an die Seite der Stiftsherren. Wie sie
hatten sie eine Residenzpflicht, verfiigten iiber feste Einkiinfte und erhielten Prasenzgelder fiir
die Teilnahme am Chorgebet; auBerdem mussten sie gemaR der sie betreffenden Stiftung
wochentlich eine bestimmte Zahl von Messen feiern. Zwischenzeitlich gab es 14 Vikarien, bis
zum Ende des Stifts hielten sich davon sechs. Die Vikare waren jedoch nicht Teil des Kapitels und
damit von der innerstiftischen Entscheidungsfindung ausgeschlossen. Auferdem versuchten die
Stiftsherren zeitweise offenbar, die Vikare fiir eigentlich ihnen selbst obliegende Aufgaben
heranzuziehen. Widerstand blieb nicht aus. Der Streit zwischen Kanonikern und Vikaren ging 1325
so weit, dass sogar vom Papst ein eigener Schiedsrichter eingesetzt werden musste. Auch das
Zusammenleben der Angehdrigen von St. Johannis und von St. Viktor seit dem Jahr 1552 war

nicht frei von Konflikten, die sich allerdings vornehmlich an finanziellen Fragen entziindeten.

Die Disziplin am Johannisstift scheint gerade im 16. Jahrhundert sehr gelitten zu haben, wie die
vom Erzbischof angeordneten Visitationen offenlegten. Viele Geistliche nahmen nur selten am
Gottesdienst teil und lieRen auch dabei den notigen Ernst vermissen: ,Schlaffen und schwezen
im Chor, lauffen sub divinis in die Sacristei, darin sie nichts zu thun, sondern das sie allein alldo
colloquia halden und sich zancken®, hei}t es beispielsweise zum Jahr 1594. Vier Jahre spater fiel

sogar das Urteil: ,Ist fast der groRte Mangel in allem bey diesem St. Johannis Stift befunden. "4

Ein wiederkehrendes Thema war das Konkubinat der Geistlichen, wenn auch mit
unterschiedlichen Konjunkturen. Schon das Erste Konzil von Nicéda (325) hatte bestimmt, dass
kein Kleriker heimlich eine Frau bei sich aufnehmen diirfe, es sei denn, es handele sich um eine
Verwandte oder eine ganzlich unverdachtige Person. Die Mainzer Synode von 813 scharfte diese
Bestimmung erneut ein, jetzt als generelles Verbot fiir Kleriker, Frauen in ihren Hausern zu haben.
Dass die Praxis anders aussah, zeigt ein Konzilsbeschluss von 852. Offenbar war es wiederholt
vorgekommen, dass Menschen von einem Priester, der eine Frau gehabt hatte, die Annahme der
Kommunion als ungebiihrlich verweigerten. Die Synode reagierte und stellte eine solche

Verweigerung unter die Strafe der Exkommunikation.*®

57



Die Kirchenreform seit dem 11. Jahrhundert setzte sich nachdriicklich und mit immer mehr Erfolg
fir den Zolibat ein. In der Renaissance mehrten sich jedoch wieder die Fille, in denen diese
Regelung nicht beachtet wurde, und zwar auch am Stift St. Johannis. So konnte der Dekan Johann
von Biiren, der fast drei Jahrzehnte in Rom an der Kurie gewesen war, in seinem Testament von
1524 gleich zu Beginn eine gewissen Anna bedenken, die wohl aus Spanien stammte und ,mit der
er eine Tochter namens Katharina” zeugte.*® Zu den Gegenmafnahmen des Stifts, das um sein
Ansehen fiirchtete, gehorte auch, dass seit 1529 jeder neu aufzunehmende Geistliche schwaren

musste, dass er aus einer legitimen Ehe hervorgegangen sei.

Das St. Johannisstift stand mit dieser mangelnden Einhaltung des Zolibats keineswegs allein. So
brachte eine Initiative des Erzbischofs im Jahr 1575 nicht nur zahlreiche VerstoBe ans Licht,
sondern etliche Kleriker weigerten sich, trotz Ermahnung, ihre Frauen zu verlassen. Eine
diesbeziigliche Untersuchung listete iiber 20 Geistliche namentlich auf, zu denen ein Kanoniker
und zwei Vikare von St. Viktor sowie zwei Kanoniker von St. Johannis gehodrten. Zwei der
Geistlichen aus St. Viktor hatten ihre Frauen zumindest aus Wiesbaden beziehungsweise Mainz
in eines der umliegenden Dorfer gebracht, die Frau des dritten reiste hingegen heimlich zu ihm
nach Mainz. Noch weiter gingen die Kanoniker von St. Johannis, von denen einer seine
jugendliche Geliebte samt ihrer Mutter in der nahegelegenen Weillgasse untergebracht hatte. Der
andere soll die von ihm unterhaltene Frau zum Schein sogar mit zwei Mannern verheiratet haben,
doch sei sie bei keinem geblieben. Erst im 17. Jahrhundert besserte sich die Disziplin am Stift

wieder.

Evangelisches Gemeindeleben

Vor der Gemeindegriindung 1802 war der Weg zu Gott fiir die evangelischen Mainzer weit, wenn
sie ihn nicht im Herzen, sondern im Rahmen eines Gottesdienstes aufsuchen wollten. Da dies in
der Stadt des Kurfiirsten nicht gestattet war, mussten sie sich auf den Weg in die Schlosskirche
von Biebrich oder eine andere rechtsrheinische evangelische Kirche machen, sei es zu FuBl, per
Boot oder mit der Kutsche. Wer es sich leisten konnte mit der eigenen, alle anderen mit dem so

genannten ,Lutherischen Omnibus”.

Nachdem die Gemeinde in Mainz Full gefasst hatte und stetig wuchs, konnte im Jahr 1850 der

Evangelische Hilfsverein gegriindet werden. Er sollte vor allem den armen Glaubensbriidern

58



helfen, doch war von Anfang an - ,wenn seine Mittel es erlauben oder in Fallen besonderer Not*
- eine iiberkonfessionelle Aktivitat beabsichtigt.*’ Etwa 200 Personen konnten schon zu Beginn
jahrlich unterstiitzt werden; neben diesen Geldbetrdgen gaben tiber 50 Familien in ihrer Wohnung
fiir jeweils zwei Wochen Mittagessen aus. Hinzu kamen Kleider- und Waschespenden, die von
etwa 50 Frauen aus der Gemeinde ehrenamtlich in einer eigens eingerichteten Werkstatte
hergestellt wurden. In den 1870er-Jahren erfolgte die Einrichtung einer Stiftung zu Ehren des
Pfarrers und Pralaten der hessischen Landeskirche Karl Georg Friedrich Schmitt, die sich
Waisenkindern widmete - nur Jungen, aber jeglicher Konfession. Auch der Hilfsverein wurde in
den folgenden Jahrzehnten mit immer reicheren Spenden bedacht, doch stieg auch die Zahl der
Bediirftigen, insbesondere in Krisenzeiten. 1891 begannen die ersten Diakonissen, die aus
Darmstadt kamen, ihren Dienst in der Gemeinde; ein Jahrzehnt spater konnte das
Diakonissenheim in der Neustadt eingeweiht werden. Im Jubilaumsjahr 1902 folgte die

Schenkung eines Hauses fiir den Hilfsverein.

An die jiingeren Gemeindemitglieder richtete sich der Evangelische Verein (seit 1865, zuerst
Evangelischer Jiinglingsverein), der nach schwierigen Anfangsjahren unter Leitung des
gymnasialen Oberlehrers Klein eine festere Struktur und schlieRlich ein eigenes Haus samt
Bibliothek erhielt. Er wandte sich dezidiert auch an nichteinheimische junge Menschen und hatte
neben der religiosen wie sittlichen Bildung die Pflege der Geselligkeit zum Ziel. Dies war in einer
Zeit, in der iiberkonfessionelle EheschlieRungen noch keineswegs allgemein iiblich waren, von
nicht zu unterschatzender Bedeutung. Der Verein veranstaltete eine Abendschule zur
Weiterbildung, Familienabende, gemeinsame Feiern sowie weitere Aktivitaten. Das Vereinshaus
wurde zur Heimat zahlreicher Gruppen, vom Lehrlingsverein iber den Mannerchor und
Evangelischen Frauenverein bis zum Evangelischen Arbeiterverein. Am Ende des 19.
Jahrhunderts zahlte der Evangelische Verein iiber 1000 Mitglieder. Spater trat fiir die Jugend der
Wartburgverein besonders in Erscheinung, jetzt erganzt um den Jungfrauenverein fiir das
weibliche Geschlecht. Pfarrer Glock engagierte sich auRerdem fiir den Bau eines evangelischen

Madchenheims, der 1932 begonnen werden konnte.

Von Anfang an widmete sich die junge Gemeinde der Feier ihrer Griindung und damit der
Erinnerung an die eigene Geschichte. Die Feierlichkeiten zur Gemeindegriindung des Jahres 1802
fanden zum 30-jahrigen, 50-jahrigen, 75-jahrigen, 100-jahrigen, 150-jahrigen und 200-jahrigen

Jubildum statt und wurden in der Regel durch kleinere oder groRere Festschriften begleitet. Hinzu

59



kamen Festlichkeiten mit Bezug zur Johanniskirche, wie die Einweihung nach der Renovierung
1907, beziehungsweise nach der Wiederherstellung 1958 oder die Hundertjahrfeier 1930, bei der
unter anderem das Theaterstiick Das Diadem der Berthoara lber die friihmittelalterliche

Konigstochter und Stifterin aufgefiihrt wurde.

Nach der Spaltung der Evangelischen Gemeinde in Mainz wahrend des Kirchenkampfs zur Zeit
des Nationalsozialismus und den Zerstorungen des Zweiten Weltkriegs, stand nach 1945 die
Linderung der unmittelbaren Not und der Wiederaufbau im Vordergrund. Innere Mission und
Evangelisches Hilfswerk widmeten sich ihr ebenso intensiv wie die neu gegriindete
Siedlungsgesellschaft. In den folgenden Jahrzehnten kam eine Vielzahl weiterer
sozialfiirsorglicher Einrichtungen hinzu. Der Pfarrer der Johanniskirche iibernahm auch die

Seelsorge im stadtischen Altersheim.

Der Mammon. Einkiinfte und Ausgaben

,Niemand kann zwei Herren dienen; er wird entweder den einen hassen und den andern lieben
oder er wird zu dem einen halten und den andern verachten. Ihr kdnnt nicht beiden dienen, Gott
und dem Mammon®, spricht Christus in der Bergpredigt (Mt 6,24). Doch auch wenn der Mammon
nicht die Oberhand gewinnen durfte, ganz ohne ihn ging es auch nicht. Kirchen mussten erbaut,
instandgesetzt und verschonert werden; Geistliche, die ihr Leben dem Dienst fiir Gott gewidmet

hatten, mussten ihren Unterhalt bestreiten; Armen und Bediirftigen musste geholfen werden.

Das St. Johannisstift war bei seiner Griindung im Jahr 1036 von Erzbischof Bardo mit Besitzungen
ausgestattet worden, deren Einkiinfte den Lebensunterhalt der zwdlf Kanoniker sichern sollten.
Der Grundbesitz des Stifts befand sich vor allem im Mainzer Raum, daneben in Hessen und
Waldeck. Durch Schenken und Stiftungen kamen im Laufe der Zeit zahlreiche Immobilien in Mainz
an das Stift, das von diesen einen Hauszins bezog. Die Finanzverwaltung insgesamt lag allein

beim Kapitel, also nur bei den Stiftsherren und nicht auch bei den Vikaren.

Als im 13. Jahrhundert das gemeinsame Leben am Stift aufgegeben wurde, ordnete man den
Besitz neu und nahm eine Teilung in Prabende, Prasenz und Fabrik vor; die Abgrenzung war
jedoch nicht immer trennscharf und Gegenfinanzierungen iiblich. Wahrend die Fabrik dem
Unterhalt und Ausbau des Kirchenbaus sowie der Hauser der Stiftsherren diente, bezogen sich

Prabende und Prasenz direkt auf die Stiftsmitglieder. Die Prasenz richtete sich an Stiftsherren

60



und Vikare gleichermaRen, die jeweiligen Einkiinfte wurden individuell nach der Teilnahme am
Gottesdienst bemessen. Die Einkiinfte der Prabende (mittellateinisch fiir ,Unterhalt”, daher auch
,Pfriinde”) kamen dagegen allein den Stiftsherren zu. Die Besitzungen wurden in gleiche Teile
aufgeteilt und der jeweilige Anteil vom Stiftsherrn selbst verwaltet; mit den Pradlatenamtern,

inshesondere dem Dekanat, waren zusatzliche Einnahmen verbunden.

Abb. 8: Heller-Miinze, eine im spateren Mittelalter weit verbreitete Wahrung, 13.Jh., gefunden bei Grabungen in der Johanniskirche,
(©gerhard.fleischer/augenmass@me.com).

Die Pfriinde sollte eigentlich den Lebensunterhalt des Geistlichen sichern und ihm die Mdglichkeit
geben, den Anforderungen an seinen geistlichen Stand gerecht zu werden. Eine Ansammlung
mehrerer Pfriinden war daher eigentlich nicht vorgesehen und wurde auch von Seiten der
Amtskirche kritisiert und zu unterbinden versucht. Dies geschah jedoch oft nur nachlassig oder
gar nicht, da mit der Vergabe von Pfriinden durch Papst oder Erzbischof Gefolgschaft belohnt
und Personen gezielt gefordert werden konnten, was inshesondere im ausgehenden Mittelalter
iblich war. Die VergroRerung der Einkiinfte kam auch dem individuellen Streben nach einem
groReren Einfluss und einer Karriere innerhalb der kirchlichen Hierarchie entgegen, was viele

Geistliche neben ihrem personlichen Glauben beschaftigte. Andererseits waren manche Pfriinden

61


mailto:augenmass@me.com

gar nicht eintraglich genug, um von ihr allein leben zu konnen. Gerade an St. Johannis gab es

daher zahlreiche Stiftsherren, die zuséatzlich an anderen Kirchen ein Vikariat innehatten.

Eine der Pfriinden am Stift diente auRerdem nicht dem Unterhalt eines Kanonikers, sondern wurde
verwendet, um an der 1477 gegriindeten Universitat einen Magister der Artistenfakultdt zu
entlohnen. Zeitweise gelang es dem Stift, diese Pfriinde durch eine direkte Geldzahlung an die
Universitat abzuldsen, und auch diese Ersatzleistung wurde seit 1631 fiir mehrere Jahrzehnte
ausgesetzt. Im Kampf gegen die auf diesem Wege vom Erzbischof (mit péapstlichem
Einverstandnis) betriebene Finanzierung der Universitat war St. Johannis mit zahlreichen anderen
Mainzer Stiften vereint, die auf die gleiche Weise eine Pfriinde abstellen mussten. Nach
Umstrukturierungsmalnahmen 1784 ging die Pfriinde von St. Johannis an den katholischen
Theologen Felix Anton Blau, der im Geiste der Aufkldarung in der Mainzer Republik eine wichtige

Rolle spielte.

Die Aufnahme als Kanoniker des Johannisstifts war mit einer Gebiihr verbunden, von der ein Teil
direkt an die Fabrik ging, also Bau, Erhalt und Ausstattung der Kirche diente. Wenn die regulédren
Einnahmen hierfiir nicht ausreichten, mussten weitere Wege der Finanzierung gefunden werden.
Als Anfang der 1230er-Jahren wegen Baufilligkeit grofere MaBnahmen notwendig wurden,
beschloss das Stift, jede freiwerdende Pfriinde zunachst fiir zwei Jahre unbesetzt zu lassen und
die Einkiinfte fiir den Kirchenbau zu verwenden. Zwei Jahrzehnte spater folgte der erste
Ablassbrief, der allen Glaubigen einen Nachlass der Siindenstrafen von 40 Tagen gewahrte, wenn
sie ihre Siinden bekannten und bereuten sowie Spenden zum Kirchenbau leisteten oder die Kirche
an bestimmten Festtagen besuchten. Der fortwahrende Geldbedarf sorgte dafiir, dass dieser
Ablass im Jahre 1300 vom Mainzer Erzbischof erneut verkiindet und 1359 um einen weiteren
Ablass iiber ebenfalls 40 Tage erweitert wurde. Anfang des 16. Jahrhunderts wandten sich die
Kanoniker auBerdem an den iibrigen Mainzer Klerus und baten um eine finanzielle Unterstiitzung

bei den anstehenden Renovierungen.

Mit dem Einzug des Stifts St. Viktor kam eine Kanonikergemeinschaft in die Johanniskirche, die
zu den reichsten in Mainz gehorte. Die durch die Zusammenlegung notwendige Kapitelstube, die
von beiden Stiften genutzt wurde, finanzierte der Neuankommling mit zwei Dritteln und sonstige
Reparaturen zur Halfte. Nach vielen Jahren und Jahrzehnten der Eintracht verweigerte St. Viktor

jedoch 1681 die Beteiligung an groReren BaumaRRnahmen. St. Johannis klagte daraufhin beim

62



Erzbischof und verlangte eine Entschadigung fiir die bisherige Nutzung von 30 Gulden jahrlich,
und zwar riickwirkend bis zum Jahr 1552. St. Johannis bekam prinzipiell recht und erhielt
zumindest einen gewissen Betrag, doch war kein génzlicher Friede erreicht. Mitte des 18.
Jahrhunderts strengte St. Johannis erneut einen Prozess an, der sich liber zwei Jahrzehnte
hinzog und bis an die romische Kurie ging. Die 1773 gefundene Regelung beinhaltete im
Wesentlichen eine hohere einmalige Zahlung von St. Viktor zur Abgeltung &lterer Anspriiche
sowie eine Beteiligung von zwei Dritteln an den zukiinftig anfallenden alltaglichen wie

auBergewohnlichen Ausgaben.

Der Frieden war wieder eingekehrt, doch wurden die Bestimmungen durch die Auflosung der
beiden Stifte in Folge der Franzdsischen Revolution gegenstandslos. Die auf dem linken Rheinufer
geborenen Mitglieder entschadigte man mit einer Pension von 500 Franken; wer von ostlich des
Rheins stammte, musste einige Jahre langer warten, bevor auch er eine kleine Pension aus
sdkularisierten Giitern erhielt. Der Schatz des Viktorstifts gelangte nach Wiirzburg in den Besitz
einer Hofratswitwe, deren Sohn Kanoniker in St. Viktor gewesen war. Nach behdrdlichen

Nachforschungen wurde er schlieBlich dem neuen Mainzer Bischof Colmar ausgehandigt.

Die Wiederherstellung der Kirche nach ihrer Nutzung als Militardepot fiel der evangelischen
Gemeinde zu, die sie 1828 durch Tausch erhielt. Uber ein Jahr lang wurde gearbeitet, die
Gesamtkosten beliefen sich auf iiber 16.000 Gulden.*® Zur Finanzierung wurden Spenden
gesammelt; auch der preuBische Konig beteiligte sich und steuerte 3000 Taler bei. Nach der
Fertigstellung ergaben sich Einkiinfte durch die Vermietung von Platzen in der Kirche - eine
Praxis, die erst 1903 aufgegeben wurde. Etwa 1/10 der Platze standen so nicht zur freien
Verfiigung, was im Jahr mehrere hundert Mark einbrachte. Weitere Einnahmen ergaben sich durch
die Vermietung der Seitenschiffe, in denen Laden untergebracht waren (im Siiden bis 1907, im
Norden noch langer), wie beispielsweise in den 1870er-Jahren ein Eisenhandler und ein
Mobelhandler. Eine solche Nutzung hatte einen Vorlaufer in friiheren Jahrhunderten im
sogenannten Paradies, dem Verbindungsgang zwischen Johanniskirche und Dom. Schon fiir das
ausgehende 13. Jahrhundert finden sich Bestimmungen beziiglich der dortigen Kramerbuden,

wobei die Einkiinfte dem Domkapitel und nicht dem Johannisstift zustanden.

Die Abzahlung der Kredite, die fiir die Renovierung nach 1828 aufgenommen worden waren, nahm
etwa eineinhalb Jahrzehnte in Anspruch. Und schon bald standen neue Ausgaben an, fiir die aber

das Geld fehlte. So entschied man sich 1865 beim Einbau einer Kirchenheizung nicht fiir die

63



kostspieligere Variante einer Calorifere-Heizung, sondern stellte zehn Kohletfen auf, die nur etwa
ein Zehntel kosteten. Erneute groBere Umbauten im Jahr 1884 beliefen sich auf insgesamt 50.000
Mark, diejenigen der Jahre 1906/07 kosteten 200.000 Mark. Nur wenige Jahre zuvor hatten die
Feierlichkeiten zum 100-jahrigen Gemeindejubildum und insbesondere das Festessen ,die
wirtschaftliche Leistungsféahigkeit des evangelischen Gemeindehauses auf eine schwere Probe

gestellt”, wie Pfarrer Frohnhauser vermerkt.*?

Neben diesen Kosten, die durch Baufalligkeit oder durch den Willen zur Umgestaltung anfielen,
standen die Wunden des Krieges, die dem Bau zugefiigt wurden und die es zu heilen galt. Wahrend
die 5000 Gulden fiir die Beseitigung der Schaden durch die Pulverturmexplosion 1857 der
Gemeinde erstattet wurden, musste sie nach dem Ersten Weltkrieg 45.000 Mark aufwenden, um
die Folgen eines Fliegerbombeneinschlags zu beseitigen. Im Zweiten Weltkrieg legte der
Luftangriff im August 1942 die Kirche in Schutt und Asche, nur die Mauern blieben stehen. Noch
wahrend des Krieges, wie auch in den ersten Jahren nach Kriegsende, stand immer wieder ein
Abriss zur Debatte, was jedoch durch energischen Widerstand verhindert werden konnte. Die

langwierigen Bauarbeiten zur Wiederherstellung zogen sich bis 1956 hin.

In jiingerer Zeit waren es die Grabungen in Folge der Renovierungsmalnahmen des Jahres 2013,
die zu Ausgaben im Millionenbereich fiihrten, aber auch sensationelle Ergebnisse brachten. Allein
die etwa 100.000 €, die fiir die Offnung des Sarkophags Erzbischof Erkanbalds und seine

wissenschaftliche Untersuchung anfielen, diirfen als sehr gut investiert betrachtet werden.

64



Tod, Begrabnis, Erinnerung

Mit dem Tod endet das irdische Leben, und doch bleiben Leib und Seele in christlicher Vorstellung
miteinander verbunden, in Erwartung der Auferstehung der Toten und dem ewigen Leben. Eine
friihneuzeitliche Grabbeigabe, nicht groRer als eine Miinze, fiihrt dies eindrucksvoll vor Augen.
Selbst aus Knochen hergestellt, hat sie auf der einen Seite einen Totenschadel und auf der
anderen Seite ein Christus-Gesicht mit Dornenkrone. Als Teil eines Rosenkranzes liegen hier

irdische Verganglichkeit und himmlische Ewigkeit eng beieinander, nur eine Fingerdrehung

entfernt und nur durch die Blickrichtung geschieden.

Abb.9: Doppelgesichtiger Schadel, Teil eines Rosenkranzes, 16.-18. Jh. gefunden bei Grabungen in der Johanniskirche,
(©gerhard.fleischer/augenmass@me.com).

Leben und Tod lagen auch in St. Johannis in unmittelbarer Nahe. Noch heute befindet sich ostlich
der Kirche der ,Leichhof’ genannte Platz, der einstige Domfriedhof, der im 12. Jahrhundert
aufgegeben wurde. Im westlichen Bereich der heutigen Johanniskirche gab es bereits im

Friilhmittelalter einen Friedhof, von dem etwa ein Dutzend Graber erschlossen sind. Eine
65


mailto:augenmass@me.com

Friedhofskapelle als Gebeinhaus und zur Feier des Gottesdienstes, die dem heiligen Michael

geweiht war, befand sich siidlich der Kirche, zwischen Johannisstrale und Heiliggrabgasse.

Abb.10: Mittelalterliche Mehrfachbestattung im Kirchenareal, gefunden bei Grabungen in der Johanniskirche, (©EKHN, Dekanat
Mainz/IBD).

Im 15. Jahrhundert griindeten die Vikare am Johannisstift eine eigene Bruderschaft. So sollte
trotz der haufigen Armut der Mitglieder sichergestellt werden, dass ihre Bestattung mit
angemessener Feierlichkeit begangen werden konnte. Auerdem wurden alle Angehdrigen zum
besonderen Gebet fiir lebende wie verstorbene Briider verpflichtet. Anlasslich eines Todesfalls
mussten die Priester mehrere Messen lesen und die Laien sich an der Armenspeisung beteiligen.
Zu Beginn des 16. Jahrhunderts trat der Bruderschaft der Vikare die Marien-, Wendelin- und
Rochusbruderschaft zur Seite. Sie richtete sich stéarker an die Laien und hatte unter anderem zum
Ziel, ihren Mitgliedern Leichenbegangnisse samt Seelenmesse zu ermdglichen. Hierfiir musste
neben der Aufnahmegebiihr ein regelmaRiger Beitrag entrichtet werden, hinzu kam der Ertrag
bestimmter Opferstocke. Wer nicht auf dem Friedhof, sondern im Kreuzgang bestattet werden
wollte, musste eine zusétzliche Geblihr bezahlen, die zu zwei Dritteln an die Bruderschaft und zu

einem Drittel an das Stift ging.

Dem Mainzer Erzhischof Erkanbald (t 1021) diirfte die Ehre zugekommen sein, als erster
innerhalb der Johanniskirche selbst bestattet zu werden. Sein steinerner Sarkophag befindet sich

66



an prominenter Stelle, gelegen auf der Mittelachse. Zwei Jahrhunderte zuvor hatte eine in Mainz
abgehaltene Synode das Begrébnis im Kircheninneren allgemein untersagt, von diesem Verbot
aber ,Bischofe, Abte, wiirdige Priester und gldubige Laien” ausgenommen.%® Schon nach dem Tod
des Bischofs Bonifatius (754) hatten die Geistlichen und die Bevdlkerung von Mainz den
Leichnam ihres als Martyrer verstorbenen Oberhaupts in ihrer Stadt beisetzen wollen. Seine letzte
Ruhestatte fand er allerdings im Kloster Fulda, das auf seine Initiative hin gegriindet worden war.
Er, fiir den Mainz als Bischofssitz nur die zweite Wahl gewesen war, wollte offenbar auch im Tod
kein Mainzer sein. So berichtet eine seiner Lebensbeschreibungen, nur eine vom Heiligen
gesandte Vision habe die Uberfiihrung nach Fulda erméglicht: ,Sag dem Lullus, dass er meinen
Korper zum verlangten Ort bringt“,>! soll der Verstorbene gesprochen haben und so musste sein
Nachfolger es umsetzen. Der alte Dom St. Johannis bewahrte dennoch die Erinnerung an den
groBen Missionar. In einer eigenen Kapelle im norddstlichen Bereich des Kirchenareals gab es
ein Reliquiengrab mit dem Blut (und der Eingeweide?) des Martyrers, dessen Tumbadeckel aus
dem 14. Jahrhundert sich heute im Mainzer Dom befindet. Zu dieser Zeit befand sich im
Domschatz auBerdem ein Armreliquiar, dessen Urspriinge im Dunkeln liegen und das auf

verschlungenen Wegen spater seinen Weg nach Fulda fand.

Die meisten der fast 250 Graber, die nach heutigem Stand fiir St. Johannis dokumentiert sind,
stammen aus nachmittelalterlicher Zeit. Es sind zumeist Sarggraber, doch fanden sich auch
einige aus Backstein gemauerte Griifte. Uber die Personen, die zwischen 1677 und 1793 in der
Kirche beigesetzt wurden, gibt ein eigens dafiir angefertigtes Verzeichnis Auskunft, das in der
Martinus-Bibliothek in Mainz aufbewahrt wird (Hs. 264). Die meisten Grabsteine und Epitaphien
sind heute verloren; einzelne konnten vor Ort in der Mauerkrone des Turms verbaut oder in einer
Baugrube am einstigen Kreuzzug gefunden werden. Abschriftlich iiberliefert ist beispielsweise
die Inschrift, die den Grabstein eines Vikars des Viktorstifts zierte. Der 1696 verstorbene Johann
Conradi stiftete der Johanniskirche eine groe Orgel und vermachte dem Viktorstift sein
gesamtes Vermdgen. Auf zumeist unbekannten Wegen gelangten einzelne Grabmaler in den
Domkreuzgang (Johannes Bodue, T 1713), ins Steindepot des Mainzer Landesmuseums
(Joachim Hahn, t 1725) und in die katholische Pfarrkirche von Altenbamberg (Johannes Erckens,
11690).

Waren es in der Regel Angehorige der beiden Stifte St. Johannis und St. Viktor, die in der Kirche

bestattet wurden, so wurde 1785 im einstigen Kreuzgang sogar ein Protestant beigesetzt.

67



Johannes Andreas Dieze war kurfiirstlicher Hofrat und Bibliothekar der Mainzer Universitat
gewesen und hatte sich durch eine intensive Beschaftigung mit der spanischen Geschichte und
Literatur hervorgetan. Ein halbes Jahr nach seinem Tod fand unweit der Johanniskirche die

Versteigerung seiner umfangreichen Biichersammlung statt.

Nur kurz war dagegen der Aufenthalt des Gouverneurs der Bundesfestung Mainz, Ferdinand
Friedrich August von Wirttemberg, der Anfang 1834 als 0sterreichischer Feldmarschall
verstorben war. Auf seinem Weg zur Stuttgarter Familiengruft fand am 29. Januar in der
Johanniskirche das feierliche Leichenbegangnis statt, die Trauerrede hielt Pfarrer Friedrich
Christian Nonweiler. Im Nachruf, der in der Neuen Mainzer Zeitung erschien, wiirdigte man den
Verstorbenen, der sich auch durch groRziigige Spenden an die Armen hervorgetan hatte: ,Also
wird Dein Walten dauern / Ewig hier im Hessenland, / Wo Dich Alle tief betrauern, / Edler herzog

Ferdinand!“.%2

Dem Andenken nicht eines einzelnen, sondern vieler Verstorbenen war das Kriegerdenkmal fiir
die Gefallenen des Ersten Weltkriegs gewidmet, das sich in der Vorhalle der Johanniskirche
befand. Das lange, zweigeteilte Verzeichnis der Gefallenen, gestorben ,aus unserer Gemeinde fiir
das Vaterland”, rahmt den auferstandenen Christus, der iiber dem Grab eines Kriegers steht.
,Getreu bis in den Tod" ist auf dem mit Adlern versehenen Sockel zu lesen. Ein Mainzer
Kirchenfiihrer aus dem Jahr 1939 bezeichnet den Gefallenen als ,Helden®;> bald darauf ging das
Denkmal mit der Zerstorung der Kirche im Zweiten Weltkrieg zugrunde. Allein die aus dem
Gesamtensemble herausgeldste Christusfigur fand nach dem Krieg in der Werktagskirche eine

neue Heimat.

68



Literaturverzeichnis

Die folgende Zusammenstellung verzeichnet eine Auswahl zentraler Werke zur Geschichte der Mainzer

Johanniskirche, mit einem Fokus auf Uberblicksdarstellungen.

Allgemein

Handbuch der Mainzer Kirchengeschichte, 3 Bde., hg. von Friedhelm Jiirgensmeier und Giinter Christ/Georg

May (Beitrdge zur Mainzer Kirchengeschichte 6), Wiirzburg 1997-2002.
Mainz. Die Geschichte der Stadt, hg. von Franz Dumont/Ferdinand Scherf/Friedrich Schiitz, 2. Aufl. Mainz 1999.

STEITZ, Heinrich, Geschichte der evangelischen Kirche in Hessen und Nassau, 5 Bde., Marburg 1961-1977.

Festschriften

FROHNHAUSER, Ludwig, Die Geschichte der Evangelischen Gemeinde Mainz im ersten Jahrhundert ihres
Bestandes 1802-1903, Mainz 1903.

Zur Erinnerung an die Einweihung der St. Johanniskirche zu Mainz am 27. Oktober 1907 nach dem Umbau
1906/07, hg. von Leonhard Jacob, Mainz 1907.

150 Jahre evangelische Gemeinde Mainz, hg. von Karl Trabandt/Hermann Matthes, Mainz 1952.

Festschrift zur Wiederherstellung der Evangelischen St. Johanniskirche zu Mainz 1958, hg. von Fritz Rohrbach,
Mainz 1958.

Das evangelische Mainz. Aus Anlass der 95. Hauptversammlung des Gustav Adolf Werkes der Evangelischen
Kirche in Deutschland vom 29. Juni bis 3. Juli 1962 in Mainz, hg. von Heinrich Steitz, Frankfurt a. M.
1962.

200 Jahre Evangelische Kirche in Mainz. Eine Festschrift, hg. vom Evangelischen Dekanat Mainz, Mainz 2002.

St. Johannis und St. Viktor

ARENS, Fritz Viktor, Die Kunstdenkmaler der Stadt Mainz. Bd. 1. Kirchen St. Agnes bis HI. Kreuz (Die
Kunstdenkmaler von Rheinland-Pfalz 4), Miinchen 1961, hier S. 409-441.

BOGCKMANN, Hubert, Das Stift St. Johannes Baptista in Mainz, 2 Bde., Diss. Mainz 1955.

DAHL, Konrad, Die St. Johanniskirche in Mainz, in. Quartalblatter des Vereines fiir Literatur und Kunst zu Mainz
1,3,1830, S. 17-35.

69



FACCANI, Guido, Mainz, St. Johannis: Einhundertundzehn Jahre Bauforschung in einer Kirche (Archéologie du
bati. Aujourd’hui et demain), Dijon 2022.

FACCANI, Guido, St. Johannis von Mainz: archaologische Praliminarien zur Baugeschichte einer evangelischen
Gemeindekirche, in: Archeologia del territorio. Dalla conoscenza della cultura materiale del passato

all'interpretazione del futuro, hg. von Saverio Lomartire (Il Labirinto 7), Pavia 2020, S. 63-92.
FAccANI, Guido, St. Johannis. Der alte Dom von Mainz (Kleine Kunstfiihrer 2932), Regensburg 2021.
HANSEL, Klaus, Das Stift St. Victor vor Mainz, 2 Bde., Diss. Mainz 1952.

HEHL, Ernst-Dieter, Der alte und der neue Dom in Mainz, das Grab des Erzbischofs Erkanbald (1011-1021) und
die ,Entstehung’ der Johanniskirche, in: Archiv fiir mittelrheinische Kirchengeschichte 74, 2022, S. 11-
62.

HERRMANN, FRITZ, Miscellanea Moguntina, in: Beitrage zur Hessischen Kirchengeschichte 3, 1908, S. 185-204,
323-336.

HERRMANN, Fritz, Miscellanea Moguntina. 7. Nochmals: Passionsspiele in Mainz; 8. Die Marien-, Wendelin- und
Rochus-Bruderschaft an St. Johann, in: Archiv fiir hessische Geschichte und Altertumskunde NF 13,
1922, S. 381-390.

KauTtzscH, Rudolf, Die Johanniskirche, der alte Dom zu Mainz, in: Mainzer Zeitschrift 4, 1909, S. 56-70.

KLEINER, Marlene/UNTERMANN, Matthias, Der alte Dom von Mainz. Bauuntersuchungen in der St. Johanniskirche
2013-2016, in: In situ. Zeitschrift fiir Architekturgeschichte 9, 2017, S. 153-162.

ScHotT, Christian-Erdmann, St. Johannis - Mutter-Kirche fiir das evangelische Mainz. 1802-2010, in:
Ebernburg-Hefte 47, 2013, S. 63-78.

voLp, Ulrich, ,Alter Dom zu Mainz" oder ,Johanniskirche? Uberlegungen zur Hermeneutik von
Kirchengeschichte in der aktuellen Diskussion um die Zukunft von St. Johannis, in: Raumbildungen.
Erkundungen zur christlichen Religionspraxis. Festschrift fiir Stephan Weyer-Menkhoff, hg. von Tobias
Kaspari (Theologie - Kultur - Hermeneutik 26), Leipzig 2018, S. 321-336.

WINTERFELD, Dethard von, Der Alte Dom zu Mainz. Zur Architektur der Johanniskirche (Forschungsbeitrage des

Bischoflichen Dom- und Diozesanmuseums 1), Regensburg 2013.

70



Nachweise

! Die Sachsengeschichte des Widukind von Korvei, in: Quellen zur sachsischen Kaiserzeit, hg. von Albert
Bauer/Reinhold Rau (Ausgewahlte Quellen zur deutschen Geschichte des Mittelalters. Freiherr vom Stein-
Gedachtnisausgabe 8), Darmstadt 1977, S. 16-183, hier | I, c. 22, S. 54.

2 So KauTzscH, Rudolf, Die Johanniskirche, der alte Dom zu Mainz, in: Mainzer Zeitschrift 4, 1909, S. 56-70, hier S.
65, der als Nachweis unter anderem auf ScHAAB, Karl Anton, Geschichte der Stadt Mainz, Bd. 2, Mainz 1844, S. 310,
verweist, wo sich hierzu jedoch nichts findet.

% Die Nachweise der folgenden Quellenstellen in diesem Abschnitt finden sich (wenn nicht anders angegeben) bei
HEHL, Ernst-Dieter, Der alte und der neue Dom in Mainz, das Grab des Erzbischofs Erkanbald (1011-1021) und die
,Entstehung’ der Johanniskirche, in: Archiv fiir mittelrheinische Kirchengeschichte 74, 2022, S. 11-62.

4 Zit. n. KauTzscH 1909 (wie Anm. 2), hier S. 62.
5 KAUTZSCH 1909 (wie Anm. 2), S. 64.
6 Zit. n. HEHL 2022 (wie Anm. 3).

7 DASSMANN, Ernst, Das Bistum in romischer und frénkischer Zeit, in: Handbuch der Mainzer Kirchengeschichte. Bd.
1: Christliche Antike und Mittelalter, hg. von Friedhelm Jiirgensmeier (Beitrage zur Mainzer Kirchengeschichte 6),
Wiirzburg 2000, S. 19-86, hier S. 51-53, dort auch die folgenden Zitate.

8 So heiBt es auf https://de.wikipedia.org/wiki/Mainzer_Dom (Stand 11.11.2022): ,Die bekannteste Diskussion ist
die um eine ,Kathedralgruppe" innerhalb der Stadtmauern, eine Dreiergruppe mit Bischofs-, Seelsorge- und
Taufkirche. AuRer einem Mauerzug und Estrichresten sowie einem Sarkophag unter der Johanniskirche, die in
spateren Jahren auch als ,Alter Dom' bezeichnet wurde, ist von diesem Gebaudekomplex jedoch nichts bezeugt.”
(mit Literatur von 2011 als Nachweis), auBerdem: ,endgiiltig geklart ist die Funktion der Johanniskirche bzw. ihrer
Vorgangerbauten als Kathedralkirche jedoch nicht.” (mit Literatur von 2004 als Nachweis).

° Venantius Fortunatus. Gelegentlich Gedichte. Das lyrische Werk. Die Vita des hl. Martin, hg. von Wolfgang Fels
(Bibliothek der Mittellateinischen Literatur 2), Stuttgart 2006, I. 2, c. 11, S. 42.

10Vita quarta Bonifatii auctore Moguntino, hg. von Wilhelm Levison, in: Vitae sancti Bonifatii archiepiscopi
Moguntini (MGH SS rer. Germ. 57), Hannover/Leipzig 1905, S. 90-106, hier c. 10, S. 102.

" Zit. n. HAARLANDER, Stephanie, Bonifatius in Mainz. Die Uberlieferung vom 8. bis zum 18. Jahrhundert, in:
Bonifatius in Mainz, hg. von Barbara NichtweiR/Stephanie Haarlander (Neues Jahrbuch fiir das Bistum Mainz),
Mainz 2005, S. 55-238, hier S. 116.

12 Die Briefe des heiligen Bonifatius und Lullus, hg. von Michael Tangl (MGH Epp. sel. 1), Berlin 1916, Nr. 78, S. 169
und Nr. 65, S. 137.

13 Die Briefe des heiligen Bonifatius und Lullus (wie Anm. 12), Nr. 56, S. 100.

" MGH Concilia, Bd. 2: Concilia aevi Karolini I. Teil 1 [742-842], hg. von Albert Werminghoff, Hannover/Leipzig
1906, Nr. 36, S. 259, das folgende Zitat c. 5, S. 261.

> MGH Concilia, Bd. 3: Die Konzilien der karolingischen Teilreiche 843-859, hg. von Wilfried Hartmann, Hannover
1984, Nr. 14, c. 21,S. 171.

18 MGH Concilia, Bd. 2 (wie Anm. 14), Nr. 39 A, S. 408-421. Die im Folgenden erwahnte Mainzer Synode von 813
ebd., Nr. 36, c. 9 und 14, S. 262 f. und 264 f.

7 FROHNHAUSER, Ludwig, Die Geschichte der Evangelischen Gemeinde Mainz im ersten Jahrhundert ihres Bestandes
1802-1903, Mainz 1903, S. 65.

18 BENRATH, Gustav Adolf, Die erste unierte evangelische Gemeinde in Deutschland: Mainz 1802, in: Jahrbuch der
Hessischen Kirchengeschichtlichen Vereinigung 53, 2002, S. 39-65, hier S. 65.

19 Zit. n. BENRATH 2002 (wie Anm. 18), S. 55

71


https://de.wikipedia.org/wiki/Mainzer_Dom

20 FROHNHAUSER 1903 (wie Anm. 17), S. 138.

21 JacoB, Leonhard (Hg.), Zur Erinnerung an die Einweihung der St. Johanniskirche zu Mainz am 27. Oktober 1907
nach dem Umbau 1906/07, Mainz 1907, S. 18, die folgenden beiden Zitate S. 23.

22 ROHRBACH, Fritz (Hg.), Festschrift zur Wiederherstellung der Evangelischen St. Johanniskirche zu Mainz 1958,
Mainz 1958, S. 51.

23 Die Protokolle des Mainzer Domkapitels. Bd. 3,1: Die Protokolle aus der Zeit des Erzhischofs Albrecht v.
Brandenburg, hg. von Fritz Herrmann (Die Protokolle des Mainzer Domkapitels seit 1450), Paderborn 1929, S. 301.

24 So ARENS, Fritz Viktor, Die Kunstdenkmaler der Stadt Mainz. Bd. 1: Kirchen St. Agnes bis HI. Kreuz (Die
Kunstdenkmaler von Rheinland-Pfalz 4), Miinchen 1961, S. 436, mit dem Text einer ,jetzt wieder verschwundene|[n]
Inschrift am oberen Rande des Tympanons”. Der Eintrag bei
https://de.wikipedia.org/wiki/Liste_der_Kapellen_in_Mainz (letzter Zugriff: 11.11.2022) nennt dagegen 1807 als
Jahr des Abbruchs.

%5 Diskussion bei KoTzur, Hans-Jiirgen/ECKER, Diana, Das verschwundene Martins-Chorlein. Auf den Spuren eines
architektonischen Kleinods, in: Der verschwundene Dom: Wahrnehmung und Wandel der Mainzer Kathedrale im
Lauf der Jahrhunderte. Katalog zur Ausstellung ,Der verschwundene Dom" des Bischoflichen Dom- und
Diozesanmuseums Mainz vom 15. April bis 16. Oktober 2011, hg. von Hans-Jiirgen Kotzur, Mainz 2011, S. 238-
261, hier S. 253-259.

26 7it. n. WEICHLEIN, Siegfried, Bonifatius als politischer Heiliger im 19. und 20. Jahrhundert, in: Bonifatius. Vom
angelsachsischen Missionar zum Apostel der Deutschen, hg. von Michael Imhof/Gregor K. Stasch, Petersberg
2004, S. 219-234, hier S. 228.

7 Dieses Zitat und die folgenden zit. n. Ackva, Friedhelm, Otto Friedrich Nonweilers Auseinandersetzung.
Evangelisch-katholische Konfrontation in Mainz vor 150 Jahren, in: Jahrbuch der Hessischen
Kirchengeschichtlichen Vereinigung 56, 2005, S. 129-145, hier S. 132-139.

28 7Zit. n. STAAB, Franz, Die Mainzer Kirche im Friihmittelalter, in: Handbuch der Mainzer Kirchengeschichte. Bd. 1:
Christliche Antike und Mittelalter, hg. von Friedhelm Jiirgensmeier (Beitrage zur Mainzer Kirchengeschichte 6),
Wiirzburg 2000, S. 87-194, hier S. 115 (leicht abgewandelt).

2 Vgl. u. a. SEMMLER, Josef, Der Dynastiewechsel von 751 und die frankische Kdnigssalbung (Studia humaniora.
Series minor 6), Diisseldorf 2003.

% Le Pontifical romano-germanique du dixieme siecle, hg. von Cyrille Vogel/Reinhard Elze (Studi e testi 226), Bd. 1,
Citta del Vaticano 1963, Nr. LXXII, c. 22, S. 257.

31 Fiir einen Baubeginn nach 997 argumentiert HEHL, Ernst-Dieter, Ein Dom fiir K6nig, Reich und Kirche. Der Dombau
des Willigis und die Mainzer Bautatigkeit im 10. Jahrhundert, in: Basilica Nova Moguntina. 1000 Jahre Willigis-Dom
St. Martin in Mainz. Beitrdge zum Domjubildum 2009, hg. von Felicitas Janson/Barbara Nichtwei (Neues Jahrbuch
fiir das Bistum Mainz), Mainz 2010, S. 45-78; anders dagegen beispielsweise HEINZELMANN, Josef, Mainz zwischen
Rom und Aachen. Erzbischof Willigis und der Bau des Mainzer Doms, in: Jahrbuch fiir westdeutsche
Landesgeschichte 30, 2004, S. 7-32. Siehe auBerdem zum Bau des neuen Doms und der damit verbundenen
Konzeption: MATHEUS, Michael, Zur Romimitation in der Aurea Moguntia, in: Landesgeschichte und
Reichsgeschichte. Festschrift fiir Alois Gerlich zum 70. Geburtstag, hg. von Winfried Dotzauer et al. (Geschichtliche
Landeskunde 42), Stuttgart 1995, S. 35-49; RINGEL, Ingrid Heike, ,Vorratshaltung” oder ideelles Konzept. Warum
wurde nach Vollendung des Neubaues des Mainzer Doms durch Erzbischof Willigis und seine Nachfolger der ,Alte
Dom" nicht aufgegeben, sondern zu einer Johanniskirche umgewidmet? Eine Hypothese, in: Konstanz und Wandel.
Religiose Lebensformen im europdischen Mittelalter, hg. von Gordon Blennemann/Christine Kleinjung/Thomas
Kohl (Studien und Texte zur Geistes- und Sozialgeschichte des Mittelalters 11), Affalterbach 2016, S. 113-134.

%2 Wipo, Taten Kaiser Konrads II., in: Quellen des 9. und 11. Jahrhunderts zur Geschichte der Hamburgischen Kirche
und des Reiches, hg. von Werner Trillmich/Rudolf Buchner (Ausgewahlte Quellen zur deutschen Geschichte des
Mittelalters. Freiherr vom Stein-Gedachtnisausgabe 11), Darmstadt 1961, S. 522-613, hier c. 5, S. 554.

72


https://de.wikipedia.org/wiki/Liste_der_Kapellen_in_Mainz

33 Zit. n. PAuL, Roland, Geistlicher - Mainzer Klubist - Rentmeister in Lauterecken. Aus den Lebenserinnerungen
des Johann Carl Falciola (1759-1841), in: Jahrbuch zur Geschichte von Stadt und Landkreis Kaiserslautern 16/17,
1978/79, S. 353-364, hier S. 355.

34 SCHEEL, Heinrich (Hg.), Die Mainzer Republik. Bd. 1: Protokolle des Jakobinerklubs (Schriften des Zentralinstituts
fiir Geschichte 42), Berlin 1975, S. 482 und 485.

35 Zit. n. PAUL 1978/79 (wie Anm. 33), S. 357.

% Zit. n. DUMONT, Franz, Der Anfang vom Ende. Die Mainzer Republik und der Untergang des Erzbistums Mainz, in:
Zerfall und Wiederbeginn. Vom Erzbistum zum Bistum Mainz (1792/97-1830). Ein Vergleich. Festschrift fiir
Friedhelm Jiirgensmeier, hg. von Walter G. Rodel/Regina E. Schwerdtfege (Beitrdge zur Mainzer Kirchengeschichte
7), Wiirzburg 2002, S. 41-62, hier S. 61, Anm. 76 (dort im Original).

37 Zit. n. PAUL 1978/79 (wie Anm. 33), S. 360.

38 Zit. n. ScHULz-RAUCH, Martin, ,Man feyerte zu Mainz die Einsetzung der Religionen”. Die erste protestantische
Union in Mainz, in: 200 Jahre Evangelische Kirche in Mainz. Eine Festschrift, hg. vom Evangelischen Dekanat
Mainz, Mainz 2002, S. 7-36, hier S. 7 f.

% Zit. n. SCHULZ-RAUCH 2002 (wie Anm. 38), S. 8
40 Zit. n. FROHNHAUSER 1903 (wie Anm. 17), S. 66.
41 JacoB (Hg.) 1907 (wie Anm. 21),S. 11 f.

42 Zit. n. FROHNHAUSER 1903 (wie Anm. 17), S. 139.

43 Zit. n. MULLER, Hermann Dieter, Viele Gemeinden waren innerlich gespalten. Der Kirchenkampf bewegte auch in
Mainz die Christen, in: 200 Jahre Evangelische Kirche in Mainz. Eine Festschrift, hg. vom Evangelischen Dekanat
Mainz, Mainz 2002, S. 73-105, hier S. 88.

44 Zit. n. BOCKMANN 1955,Bd. 1,S. 12 f.
45 MGH Concilia, Bd. 3 (wie Anm. 15), Nr. 26, c. 20, S. 251.

46 SCHUCHARD, Christiane, Vier Testamente fiir die rémische Anima-Bruderschaft (1524/1527), in: Kurie und Region.
Festschrift fiir Brigide Schwarz zum 65. Geburtstag, hg. von Brigitte Flug/Michael Matheus/Andreas Rehberg,
Stuttgart 2005, S. 307-324, hier S. 317.

47 Zit. n. FROHNHAUSER 1903 (wie Anm. 17), S. 75.

“8 Die folgenden Betrdge nach FROHNHAUSER 1903 (wie Anm. 17) und ARENS 1961 (wie Anm. 24).
49 FROHNHAUSER 1903 (wie Anm. 17), S. 139.

%0 MGH Concilia, Bd. 2 (wie Anm. 14), Nr. 36, c. 52, S. 272.

51 Vita quarta Bonifatii auctore Moguntino (wie Anm. 10), c. 10, S. 102.

52 BORCKEL, Alfred, Mainzer Geschichtsbilder. Von 1816 bis zur Gegenwart, Mainz 1890, S. 13.

53 SCHUCHERT, August, Die Mainzer Kirchen und Kapellen, Mainz 1939, Sammelmappe Nr. 12, S. 8.

73



E

EVANGELISCHES DEKANAT
MAINZ

74



Evangelisches Dekanat




